


BİLDİRİ ÖZET KİTABI

5-6 Aralık 2025

SINEMA VE
FELSEFE

SINEMA VE
FELSEFE

SEMPOZYUMU

8. ULUSLARARASI



Sempozyum Kurullar

Sempozyum Düzenleme Kurulu:

Prof. Dr. Serdar Öztürk - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 
(Sempozyum Yürütücüsü ve Başkanı) 

Ece Yirmibeş - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

(Sempozyum Koordinatörü) 

Doç. Dr. Kurtuluş Özgen - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Işkın Özbulduk Kılıç - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Erdinç Yılmaz - Gaziantep Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Eda Arısoy - Ankara Bilim Üniversitesi, Türkiye 

Öğr. Gör. Dr. İren Dicle Aytaç - Kocaeli Üniversitesi, Türkiye 

Öğr. Gör. Dr. Semra Keleş - İzmir Ekonomi Üniversitesi, Türkiye 

Arş. Gör. Dr. Esra Güngör Kılıç - Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Türkiye 

Arş. Gör. Dr. Aysu Uğur Balcı - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Arş. Gör. Kağan Depboylu - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Öğr. Gör. Melike Sinem Yılmaz - Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Safa Karataş - Sivas Cumhuriyet Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Fırat Osmanoğulları- Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Kıvanç Türkgeldi - Çukurova Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi M. Özer Özkantar - Gaziantep Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Sarper Bütev - Kastamonu Üniversitesi, Türkiye 

Arş. Gör. Gülşah Altuğ - Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Türkiye 

Alper Evren Şahin - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Ali Gürbüz - Dokuz Eylül Üniversitesi Üniversitesi, Türkiye 

Seray Köprücü - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Mir Amed Orhan - Dokuz Eylül Üniversitesi, Türkiye 

Ceyda Buran - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Dilek Ocakcı - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Cansu Şahbaz - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Nurşah Ferah - Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Korcan Duzcu - Ankara, Türkiye 

Sinema ve Felsefe Derneği ve SineFilozofi Dergisi Kurulu 



Sempozyum Bilim Kurulu:

Prof. Dr. Serdar Öztürk- Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye

Prof. Dr. Patricia Pisters- University of Amsterdam, Amsterdam, Holland

Prof. David Martin Jones- University of Glasgow, İskoçya

Prof. Richard Rushton- Lancaster University, İngiltere

Prof. David N. Rodowick- University of Chicago (Amerika Birleşik Devletleri)

Assoc. Prof. Robert Sinnerbrink- Macquarie University, Avustralya

Prof. Dr. Nüket Elpeze Ergeç – Çukurova Üniversitesi, Türkiye

Prof. Dr. Dilek Tunalı – Dokuz Eylül Üniversitesi, Türkiye

Prof. Dr. Emine Uçar İlbuğa – Akdeniz Üniversitesi, Türkiye

Prof. Dr. Nigar Pösteki – Kocaeli Üniversitesi, Türkiye

Dr. Damian Cox – Bond University, Avustralya

Dr. Niall Kennedy -Trinity College Dublin, The University of Dublin, Ireland

Dr. Arzu Karaduman, Marist University, Poughkeepsie, NY, Amerika Birleşik Devletleri

Doç. Dr. Ahmet Oktan – Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Türkiye

Doç. Dr. Berceste Gülçin Özdemir – İstanbul Üniversitesi, Türkiye 



SineFilozofi Dergisi
8. Uluslararası Sinema ve Felsefe Sempoyumu

Özet Bildiri Kitapçığı

Kapak Tasarımı / Cover Design
Mir Amed Orhan 

Sayfa Tasarımı / Page Design
Öğr. Gör. Melike Sinem Yılmaz

Yayına Hazırlık / Publication Preparation
Ece Yirmibeş

ISBN: 978-625-98910-4-0

2025 ANKARA



Yönetmen Söyleşisi: Yeşim Ustaoğlu ................................ 1
Lucy Bolton....................................................................... 2
Nathan Andersen ............................................................. 3
Panel: Şerif Gören Sineması ............................................. 4
Söyleşi: Shadmehr Rastin ve Amin Jafari ......................... 5
Tuğçe KARACA ÖZDEMİR, Yağmur KILIÇ .......................... 8
Murat ARPACI................................................................... 9
M. Özer ÖZKANTAR......................................................... 12
Erdinç YILMAZ ................................................................ 13
Makbule Esen KUNT....................................................... 14
Ünal BAŞ, Tuna TETİK..................................................... 15
Arzu KARADUMAN......................................................... 18
Gyuchan JEON................................................................ 19
Gesufrancesco PETRILLO................................................ 20
Nafiseh LALEH................................................................ 21
Bilge İPEK, Emre YÜKSEL................................................. 24
Dağhan DÖNMEZ........................................................... 25

İÇİNDEKİLER



Sercan BOZDOĞAN......................................................... 26
Yektanurşin DUYAN......................................................... 27
Elif ARISOY...................................................................... 30
Süleyman DUYAR............................................................ 31
Özgür SOYSAL................................................................. 32
Serdar ASLAN, Harun Mustafa TÖLE.............................. 33
Bilal SÜSLÜ, Cem Evrim ASLAN ...................................... 36
Lale KABADAYI................................................................ 37
Mehmet ŞİRAY................................................................ 38
Sare UZUNER.................................................................. 39
Semra KELEŞ................................................................... 42
İren Dicle AYTAÇ.............................................................. 43
Sarper BÜTEV................................................................. 44
Özgür İPEK...................................................................... 45
Başak KAPTAN ŞİRAY...................................................... 48
Kağan DEPBOYLU.......................................................... 49
Faik Onur ACAR.............................................................. 50
Fatih A. KIZILTAŞ, Onur AYTAÇ......................................... 51
Ercan GÜROVA................................................................ 54
Emrah CEVHER............................................................... 55
Sümeyye TANTA, Ece KUYU, Meryem Sevra BAYINDIR.... 56



Orhan SEZGİN................................................................. 57
Ali GÜRBÜZ .................................................................... 60
Tülay ÇELİK..................................................................... 62
Dilara BALCI.................................................................... 63
Serap DUMAN İNCE........................................................ 64
İpek KARAN..................................................................... 66
Berrin TUZCUOĞLU, Asu BEŞGEN................................... 67
Leila NOROUZİ................................................................ 68
Ahmet Fatih YILMAZ ...................................................... 70
Feyza Şule GÜNGÖR, Murat KÜÇÜKHEMEK................... 71
Pelin GÜNGÖR ŞERBETÇİ................................................ 72
Berceste Gülçin ÖZDEMİR............................................... 73
Barış SAYDAM................................................................. 76
Ertan TUNÇ .................................................................... 77
Musa AK, Elif AK............................................................. 78
Umut MORKOÇ............................................................... 79
Betül Hande DOĞAN, Zerdeşt YALÇIN............................. 82
Özge EJDER..................................................................... 83
Can GÖNEN.................................................................... 84





1

Yönetmen Söyleşisi

Yeşim Ustaoğlu 
Moderatör: Serdar Öztürk 

Yeşim Ustaoğlu sinema anlatımında insan hikayelerini merkeze almış ve kamera 
dilinin ekonomik, sade, insanın gözünün içine bakan bir nitelik taşıdığını belirtmiştir. 
Ustaoğlu sinemaya girişinin temel nedenini bakmak, görmek ve gördüğü anın 
içinde yaşamak olarak açıklamıştır. Bu bağlamda sadece görsel imajı değil, ses de 
dâhil olmak üzere, anı yaşatan bütün unsurları bir arada görme isteği sinemasını 
tanımlamaktadır. Yönetmen, zamanın içinden geçen bir kamera kullanmayı tercih 
ettiğini, bu yolla izleyicinin kendi algısı içinden düşünerek hikâyeyle bütünleşmesine 
olanak sağlandığını ifade etmiştir.

Ustaoğlu, popülist sinemadaki buyurgan ve manipülatif anlatıdan uzak durmayı 
hedeflediğini; bu nedenle diyalogları yönlendirici bulduğunu ve senaryolarında en 
son yazdığını dile getirmiştir. Amaç, seyircinin karakterle özdeşleşmesi yerine, ne 
yaşadığını hissetmesi ve düşünme mekanizmasını harekete geçirmesi olmuştur. 
Karakterlerin ilhamını sokaktaki insanın varlığından ve sürekli yaptığı yolculuklar 
sırasında karşılaştığı insanlardan aldığını belirterek, yolun üzerinde olmak eyleminin 
yazım sürecini genişlettiğini vurgulamıştır.

Ustaoğlu’nun sineması realistik ve sosyolojik katmanlar barındırmakla birlikte, 
esasen çok imgesel bir sinema olarak değerlendirilmiştir. Araf ve Tereddüt gibi 
filmlerde, karakterin ruhsal dünyasıyla mekân arasında bir bağlantı kurulmuş, 
mekânlar sadece bir fon olmaktan çıkıp ana karakter gibi işlev görmüştür. Tereddüt’ün 
açılış sahnesinin suyun içinden bir boğulma imgesiyle başlaması, imgesel anlatımın 
diyaloğa ihtiyaç duymadan senaryo aşamasında kurgulandığını göstermektedir. 
Sanatçının dinleyen biri olduğu, bu nedenle filmlerinde sesin ve sessizliğin sesini 
oluşturmanın önemli bir yer tuttuğu açıklanmıştır.

Yönetmenin kariyerinde Güneşe Yolculuk filminin, sinemasının yapı taşlarını 
oluşturduğu ve bir sorunu yerel ölçekten evrensel bir alana taşıma yetisini öğreterek 
olgunlaşma sürecini başlattığı ifade edilmiştir. Son olarak Ustaoğlu, sinemanın 
son derece politik olduğunu düşünmekte, adalet ve vicdan temalarının varoluşsal 
meselelerle doğrudan bağlantılı olduğunu savunmaktadır. Genç sinemacılara yönelik 
tavsiyelerinde ise kendileriyle güçlü bir bağ kurmaları, en samimi şeyi yapmaları 
ve çok okumaları gerektiği vurgulanmıştır. Yönetmenin, 2026’da Arta Kalan (uzun 
metraj) ve Kuru Taşın Başı (belgesel) adlı yeni projeleriyle izleyiciyle buluşmayı 
hedeflediği belirtilmiştir.



2

Keynote Abstract 
Film’s Frock Consciousness: A Phenomenology of Cinema Costume

Lucy Bolton
Professor of Film Philosophy, Queen Mary University of London

In this paper, I will draw on the thought of Virginia Woolf in relation to clothes, 
Luce Irigaray’s philosophical critique of the concept of ‘the envelope’, and striking 
examples from several films, in order to propose an understanding of film costumes 
which is grounded in phenomenology. 

Virginia Woolf understood the significance of clothes to our sense of self. In 
Orlando, she writes: ‘they change our view of the world and the world’s view of us’ 
(1992, p. 132). This awareness, this embodied realm of perception, Woolf referred 
to in her diaries as ‘frock consciousness’ (2003, p. 74). Woolf describes how, with 
clothes, ‘people secrete an envelope which connects them and protects them from 
others, like myself, who are outside the envelope’ (2003, p. 74). Fashion scholar 
Lisa Cohen defined frock consciousness as ‘the state and activity of being clothed’ 
(1999), but this concept is expanded and enriched when viewed in relation to the 
‘envelope’ of the cinema costume and our pre-reflective perceptual experience. 

Film phenomenology is concerned with the experience of film; both how film 
evokes experience, and how we experience film, in our minds and in our bodies. 
I propose that there is a cinematic ‘frock consciousness’ – a phenomenological 
meeting space –  which enables filmgoers to understand the meaning of film costume 
in relation to character, emotion, narrative meaning and even moral evaluation; and 
that this ‘frock consciousness’ extends into our memories and experiences outside of 
the cinema. This paper will explain and demonstrate how film’s frock consciousness 
works, and attempt to account for its intensity and power. 



3

Keynote Abstract 
The Artificial Intelligence of Cinema 

Nathan Andersen 
Professor of Philosophy, Eckerd College

In his monograph On Film, first published in 2002, Stephen Mulhall posed the 
provocative thesis that films can do philosophy. Although not unprecedented, its 
bold expression within that text prompted lively debate, stimulating the rise of film-
philosophy as a sub-discipline within the fields of both philosophy and film studies. 
Just twenty years later, in 2022, the arrival of ChatGPT provoked a still-ongoing 
reappraisal of the question posed by Alan Turing in 1950, regarding whether and 
under what conditions it would make sense to say that computers can think.  The 
two questions can be linked. The philosophy within film can and ought to be 
understood in much the same way as the thinking in AI: both embody an artificial 
form of intelligence capable of provoking questions and stimulating thought; and 
both carry the danger of stifling genuine thinking by appealing to ready-made values 
and meanings. The real question in both cases is not whether films or computers 
have an intrinsic capacity to think, but whether the thinking they provoke in us, 
their interlocutors or audiences, is both responsive to reasons, and responsible to 
the reality of the situation that we find ourselves in. To demonstrate and elaborate I 
will consider the philosophical assessment of artificial intelligence developed by way 
of contrast with human intelligence in both the Alien and the Mission: Impossible 
series, which served as the primary exemplars of philosophy within film in both 
Mulhall’s original text and its subsequent editions. 



4

Panel

Şerif Gören Sineması 
Konuşmacılar: Emine Uçar İlbuğa, İren Dicle Aytaç, Safa Karataş,
Özgür İpek 

Şerif Gören anısına gerçekleştirilen bu panelde, Gören’in kapsamlı filmografisi 
ve Türk sineması tarihindeki önemi ele alınmıştır. Şerif Gören sineması, Türkiye’deki 
toplumsal, politik ve kültürel değişimlerin bir görsel arşivi olarak değerlendirilmiştir. 
Kronolojik olarak izlendiğinde, filmlerinde kırılma anlarının gözlemlenebildiği 
belirtilmiştir. Örneğin, Derman filmi temel alınarak 1960’lı yıllarda yürütülen sağlığın 
sosyalleşmesi politikalarının kırsal alan üzerindeki etkileri karşılaştırmalı biçimde 
incelenmiştir. 

Panelin başlangıcında, Gören’in belgesel ve kısa filmlerinin yanı sıra kırkın 
üzerinde uzun metraj filme imza atmış olmasına rağmen akademik çalışmalarda 
yeterince yer bulamadığına dikkat çeken bir çerçeve çizilmiştir. Bu yetersiz ilginin 
temel nedeninin, Gören’in sinematografisinden ziyade, tartışmaların sürekli Yol 
filmi ve Yılmaz Güney ilişkisi üzerinden yürütülmesi olduğu vurgulanmıştır. Bu tespit 
doğrultusunda panelde, Gören sinemasının söz konusu daraltıcı çerçevenin ötesine 
taşınarak, tematik ve estetik düzlemde çok yönlü biçimde ele alınması gerekliliği 
vurgulanmıştır.

Gören’in filmografisinde kadın teması merkezi bir önem taşımaktadır. Firarda, 
Almanya Acı Vatan ve Ay Büyürse Uyuyamam gibi yapımlarda, alışılagelmiş klişe 
tipolojilerin ötesinde, arzularıyla var olan ve toplumun kurallarına karşı aktif bir özne 
olarak mücadele eden kadın karakterler yer almıştır. Filmde kadın, eş statüsünün 
ötesinde göçün doğrudan öznesi olarak ele alınmış; fabrika sahneleri aracılığıyla 
göçmen işçilerin maruz kaldığı baskı ve eşitsizlik koşulları görünür kılınmıştır. Bu 
göçmen sineması anlayışı, kaçak ve yarı belgesel tarzda çekilmiş olan Polisay filmiyle 
desteklenmiştir.

Gören’in halkçı sinema yaklaşımı ve kitle tarafından izlenmeyi amaçlayan 
sinema yapma tutkusu da tartışılmıştır. Popüler türlerde (arabesk, komedi) eserler 
üretmesine rağmen, popülist ve uyutucu bir sinemaya düşmediği, aksine Derdim 
Dünyadan Büyük gibi filmlerde siyasal taşlamalar yaptığı aktarılmıştır.

Son olarak, Şerif Gören’in yaratıcı bir yönetmen olmanın ötesinde, sinema 
emekçilerinin hak savunucusu ve sendika kurucusu olduğu vurgulanmıştır. 1960’larda 
Sine-İş sendikasını ve 1970’lerde Türkiye Film Emekçi Sendikası’nı kurduğu, 1978’de 
ise DİSK’e bağlı Sinesen’in yönetiminde bulunduğu belirtilmiştir. Gören’in, Nehir 
filmi örneğinde olduğu gibi, Yeşilçam’ın geleneksel yapımcı egemenliği altında 
yaratıcı yönetmen olmanın zorluklarını deneyimlemiş olduğu da ifade edilmiştir. 
Gelecek çalışmalar için akademinin konforlu alanlardan çıkarak Gören’in eserlerini 
derinlemesine incelemesi gerektiği çağrısı yapılmıştır.



5

Söyleşi

Shadmehr Rastin ve Amin Jafari 
Moderatör: Nafiseh Laleh 

Jafar Panahi’nin No Bears filminin gösterimi sonrasında gerçekleştirilen bu panel, 
yönetmenin sinemasal dilini, üretim süreçlerini ve felsefi bakışını derinlemesine 
incelemektedir. Görüntü Yönetmeni Amin Jafari ve Senarist/Akademisyen Shadmehr 
Rastin, Panahi’nin eserlerine dair kapsamlı bilgiler sunmuştur.

Panahi sinemasının gerçekleşmesinde en uzun süreyi alan aşama, yazım süreci olarak 
belirtilmektedir. Senaryonun kesinleşip tamamlanmasının ardından yapıma başlanmakta 
ve çekimler sırasında senaryonun büyük bir kısmı uygulanmaktadır. 

Ayı Yok, siyasi baskılar sebebiyle farklı köylerde çekilmesine karşın, anlatıda duygusal 
ve coğrafi süreklilik kurularak mekânsal bir bütünlük izlenimi üretmeyi amaçlamıştır. 
Baskıların yoğunlaşması sonucu bazı sahnelerin cep telefonuyla çekildiği ve bu planların 
filmin dilini homojenleştirmek amacıyla genel yapıya dağıtıldığı aktarılmıştır.

Filmde, yurt dışı yasağı bulunan yönetmenin deneyimi, yurt dışında geçen kurgusal 
anlatı ve köyde gelişen yerel hikâye iç içe geçirilerek üç farklı anlatı düzlemi kurulmaktadır. 
Bu anlatı katmanları, renk ve doku farklılıkları aracılığıyla ayrıştırılmaya çalışılmıştır. Özellikle 
Ghanbar karakterinin kullandığı kamera, titreme hareketleriyle öznel (sübjektif) bir 
anlatım dili üretmekte; böylece filmde dört farklı kamera kullanımına işaret edilmektedir.

Shadmehr Rastin’ in analizi, Panahi’nin sinemasının genellikle siyasi veya toplumsal 
protesto olarak yorumlanmasına rağmen, filmlerinin yan yana dizildiğinde felsefi bir 
yaklaşımla değerlendirilebildiğini göstermiştir. Panahi’nin çalışması, Merleau-Ponty’nin 
yapısalcı fenomenoloji kuramına göre incelenmiş, bu bağlamda özne ve nesne arasındaki 
etkileşim vurgulanmıştır. Siyasi gücün kendisini obje kılma çabasına karşı çıkan Panahi, 
kamera kullanımı ve kendi adıyla canlandırdığı karakter aracılığıyla yeniden sübjeye 
dönüşmektedir. Bu yaklaşım, seyircinin bedensel algısının ötesine geçerek bir yapı 
bozumu (deconstruction) yaratmakta ve kadın veya çocuk imgelerinin kullanımıyla 
feminist bir yaklaşıma işaret etmektedir.

Totaliter yapıların güçlü sinemayı tetikleyip tetiklemediği paradoksu da tartışılmıştır. 
Shadmehr Rastin, İran sinemasının başarısının baskılara karşı üretim çabasının yanı sıra, 
ülkenin özgül kültürel yapısından, Mitraizm gibi eski geleneklerin devamından ve sinema 
sektörünün konvansiyonel yapısına karşı çıkan köklü eleştirilerden kaynaklandığını 
belirtmiştir. Öte yandan, totaliter ortamın, İran sineması olarak tanımlanan spesifik dilin 
oluşmasına ve inşa edilmesine yol açtığı kabul edilmektedir. 

Panahi’nin tüm filmlerinde kendi hayatından esinlenilmiş konular bulunmakta, ancak 
bunlar sinemasal bir yapıyla seyirciye sunulmaktadır. Amin Jafari, Panahi’nin seyircinin 
aşırı duygusallaşmasını önlemek amacıyla final sahnesi gibi kritik noktalarda mesafe 
bıraktığını belirtmiştir. Ayrıca yapım esnasında anın duygusuna yaslanan sezgisel bir 
kamera hamlesi ile kararların alındığını, ancak Panahi’nin daima sınırın ve gücün nerede 
olduğunu bilerek filmlerini yaptığını ve seyircinin kendi felsefi algısıyla onun yaptığı filmleri 
anlamlandırdığını ifade etmiştir. 





Moderatör: Esra Güngör Kılıç 

Epistemoloji, Estetik ve
Filmlerde Beden Politikası

05.12.2025
CUMA



8

Dijital Biyopolitika ve Bilincin Denetimi: Black Mirror’ın 
“Sıradan İnsanlar” Bölümünde Teknolojik Gözetim ve İktidar

Tuğçe KARACA ÖZDEMİR
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Doktora Öğrencisi

Yağmur KILIÇ 
Bağımsız Araştırmacı

Dijitalleşen çağda bireyin yaşamı, yeni teknoloji ve gözetim pratikleri aracılığıyla 
yeniden şekillenmekte, biyopolitikanın kapsamı genişlemektedir. Bu bağlamda, 
Black Mirror dizisinin Sıradan İnsanlar (Common People) adlı bölümü, teknolojinin 
biyopolitik işleyişine dair özgün ve çarpıcı bir örnek sunmaktadır. Bölüm, Amanda’nın 
bilincinin dijital bir platforma aktarılması ve bu sistem tarafından sürekli kontrol 
edilmesi aracılığıyla, klasik biyopolitika anlayışının ötesinde bir bilincin denetimi 
pratiğini gözler önüne sermektedir. Michel Foucault’nun biyopolitika ve disiplin 
kavramları ile Giorgio Agamben’in homo sacer ve yaşamın çıplaklaştırılması teorileri, 
bu dijital gözetim ve kontrol mekanizmalarının işleyişini kavramsal olarak açıklamak 
için temel teşkil etmektedir.

Çalışmada, bölüme yönelik niteliksel içerik analizi yöntemi benimsenmiştir. Bu 
yöntem, görsel ve işitsel anlatımın yanı sıra tematik yapıyı derinlemesine inceleyerek 
biyopolitik iktidarın dijital ortamda nasıl yeniden üretildiğini ortaya koymayı 
amaçlamaktadır. İçerik analizi, özellikle görsel-işitsel metinlerin çok katmanlı yapısını 
çözümlemek ve biyopolitik disiplin mekanizmalarını farklı boyutlarıyla tartışmak için 
uygun bir yaklaşımdır.

Black Mirror’ın bu bölümü, günümüz dijital toplumunda yaşamın yönetilme 
biçimlerini eleştirel bir perspektifle sorgulamak, teknolojik gözetim pratiklerinin birey 
üzerindeki etkilerini açığa çıkarmak açısından büyük önem taşımaktadır. Dolayısıyla 
bu çalışma hem teknolojik biyopolitikanın kavramsal sınırlarını genişletmekte hem 
de popüler kültür aracılığıyla güncel sosyal teoriyi zenginleştirmektedir.

Anahtar Kelimeler: Dijital Biyopolitika, Michel Foucault, Giorgio Agamben, Homo 
Sacer, Bilincin Denetimi



9

*Göç, Utanç Ve Sömürgeci Tahakkümün Beden Politikası:Mustafa: 
Misafir İşçi- No: 569716 Belgeselinin Postkolonyal Bir Eleştirisi

Murat ARPACI
Erzincan Üniversitesi, Doç. Dr. 

Bu çalışma BBC’nin 1973’te hazırladığı ve Türkiye’den Almanya’ya işçi göçünü 
anlatan “Mustafa: Misafir İşçi- No: 569716” belgeseline odaklanmaktadır. 1961 
yılında Almanya ve Türkiye arasında imzalanan işgücü anlaşmasının ardından çok 
sayıda Türkiyeli işçi Almanya’ya misafir işçi olarak çalışmak için göç etmiştir. Bu göç 
sürecindeki en önemli prosedürlerden biri İstanbul’daki Alman İrtibat Bürosu’nda 
(Bundesanstalt für Arbeit) misafir işçi adaylarının Alman doktorlar tarafından sağlık 
taramasına tabi tutulmasıdır. Bu muayenelerde işçiler gruplar halinde muayene 
salonlarına alınmış, sağlamlılıkları test edilmiş ve bedenlerine keçeli kalemlerle 
numaralar yazılmıştır. Göçmenin kitleselleştirilerek çalışan bir bedene indirgendiği 
bu muayenelerin travmatik kısımlarından biri de aday işçilerin cinsel bölgelerine 
herkesin önünde bakılması ve henüz seçim sürecinde göçmen bedeni üzerinde 
tahakkümün inşa edilmesidir. Bu tahakküm, yalnızca bir göç politikası eleştirisi ile 
değil aynı zamanda postkolonyal bir teorik ufuktan hareketle sömürgeci bakışın 
ve pratiklerin mantığının nasıl çalıştığı göz önünde bulundurularak anlaşılabilir. 
İşçi göçünü anlatan “Mustafa: Misafir İşçi- No: 569716” isimli belgesel, bu sağlık 
muayenelerin nasıl gerçekleştiği konusunda elimizde bulunan en önemli görsel 
kaynaklardan biridir. Bu çalışma, postkolonyal bir perspektiften hareketle “Mustafa: 
Misafir İşçi- No: 569716” belgeselini tartışmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Göç, Misafir İşçi, Sömürgecilik, Beden Politikası, Postkolonyalizm.

*Bu araştırma Tubitak-2219 Yurtdışı Doktora Sonrası Araştırma Burs Programı tarafından 
desteklenmiştir.





Moderatör: Özer Özkantar 

Film-Philosophy through Concepts 
05.12.2025

CUMA



12

Cinema/Fashion Collaboration as a Form of Intellectual 
Resistance: A Review of the Films V for Vendetta (2005) 

and Joker (2019) within the Framework of Costume Design

M. Özer ÖZKANTAR
Gaziantep Üniversitesi, Doç. Dr.

Cinema, while commercial in nature, also holds significant social and cultural 
contexts. As such, it is an art form capable of developing oppositional narratives 
through its own unique codes and multifaceted storytelling techniques, often 
presenting these narratives in layered forms by integrating other symbolic systems. 
This powerful structure—grounded in socio-cultural, economic, and societal 
transformations—enables cinema to intersect with other arts, cultural constructs, 
and forms of design. Within this framework, fashion emerges as one of the most 
crucial domains from which cinema draws inspiration in terms of design, culture, 
and artistry. Cinema and fashion can come together to create powerful images 
related to social codes. Moreover, this collaboration can sometimes establish a 
space for agency through these images, while at other times it can open up a strong 
space of resistance against domination and ideological narratives. In this context, 
the aim of this study is to reveal how the collaboration between cinema and fashion 
creates a subversive and alternative form of resistance, using specific film examples. 
Accordingly, the films V for Vendetta (2005) and Joker (2019), selected through 
purposeful sampling method, are analyzed through ideological film analysis within 
the framework of costume design. The study concludes that certain costumes in 
these films have transformed into ideological and iconic forms, becoming symbolic 
representations of social awakening and resistance embedded within the cinematic 
atmosphere of the films.

Keywords: Cinema, Fashion, Intellectual Resistance, Costume, Design



13

Moral Ambiguity in Contemporary Independent Turkish Cinema

Erdinç YILMAZ 
Gaziantep Üniversitesi, Doç. Dr.

Cinema is not only a medium of visual storytelling but also a fertile ground 
for generating philosophical thought, capable of transforming abstract concepts 
into lived aesthetic experiences. Among its many intersections with philosophy, 
the relationship between cinema and moral philosophy offers a unique space for 
exploring how narratives can challenge, question, or reaffirm the viewer’s moral 
framework. In this context, moral ambiguity emerges as a narrative mode that resists 
clear-cut moral judgments, instead situating characters and events within complex 
ethical landscapes. Drawing on Jean-Paul Sartre’s notion of the anguish of freedom, 
Kierkegaardian Ethics, and Bauman’s view of ethics under conditions of liquid 
modernity, this study examines how contemporary independent Turkish cinema 
employs moral ambiguity to engage the audience in ethical reflection. Through close 
readings of Burning Days (Alper, 2022), Hesitation Wound (Nacar, 2023) and About 
Dry Grasses (Ceylan, 2023), the paper investigates how these films construct morally 
ambiguous situations and characters, inviting viewers to navigate between empathy, 
judgment, and doubt. By combining philosophical inquiry with cinematic analysis, 
the study argues that moral ambiguity in contemporary independent Turkish 
cinema functions as an ethical provocation compelling the audience to confront the 
instability of their own moral positions.

Keywords: Moral Ambiguity, Ethics, Choice, Independent Turkish Cinema 



14

X-ray Cinema and the Construction of a New Aesthetics of 
Transparency: The Canvas Becoming Screen in Francis Bacon

Makbule Esen KUNT
Nişantaşı Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi 

“The first photograph taken with X-rays is the first witness of the invisible:
the bones of a hand and the dark gleam of a wedding ring.”

 Wilhelm Röntgen

On 28 December 1895, when Wilhelm Röntgen published his article On a New 
Kind of Ray, the modern regime of vision was irreversibly transformed. Objects, 
surrendering to X-rays as if they were “turbid media” (Colomina, 2019:119), disclosed 
what remained hidden within the body, what escaped the eye — in short, all that 
was invisible began to radiate through the X-ray screen. One of the most distinctive 
features of this fluorescent surface —a thin layer of barium and platinum cyanide— 
was its ability not only to capture light, but also to register the latent vibrations of 
time and of the body. The sudden encounter of the world with this transparency 
enabled “a new aesthetics of transparency,” opening a radically different approach 
to the body, now accessed from the inside. Transparency had become an ontology.

As Beatriz Colomina extensively discusses in X-Ray Architecture (2019:119), this 
“aesthetics of transparency” not only deconstructs the inside/outside dichotomy of 
architecture but also redefines the very concept of the screen and our relation to 
the surface.

This paper seeks to conceptualize Colomina’s notion of a new aesthetics of 
transparency, and our relation to the screen, as “X-Ray Cinema”; the discussion will 
unfold through Francis Bacon’s triptychs, in which the canvas becomes a screen and 
the surface is redefined.

Drawing inspiration from clinical positions and bodily placements published 
in the 1939 volume Positioning in Radiography (Clark, 1973), Bacon constructed 
some of his works around these diagrams. In his triptychs, bones, facial nerves, and 
muscle fibers become visible from within, thereby materializing this aesthetics of 
transparency. Bacon re-staged the clinical positions from Positioning in Radiography 
(Whitley, Jefferson, Holmes, Sloane, Anderson, & Hoadley, 2016) upon his own 
canvas: figures appear strapped to the dentist’s chair, suspended from meat hooks, 
or confined within cage-like structures (Sylvester, 2022:38; Hatch, 1992:42). These 
mechanical fixations are wrenched from the neutrality of radiographic technique and 
transposed into the shared space of violence and desire. Here, the canvas becomes 
a screen; paint becomes celluloid; and the figure itself, pellicule corporalis… 



15

Between Signs and Spirits: Grief and Loss in The Haunting of 
Hill House (2018) through a Semiotic Lens 

Ünal BAŞ
Bahçeşehir University, M.A. 

Tuna TETİK
Bahçeşehir University Assoc. Prof.

Ghosts, nightmares, and haunted houses have been one of the most iconic and 
prevalent conventions of the horror genre across various media. These elements 
are primarily used to create a thrilling impact on the audience. However, their 
presence and functions have not always served as tools of terror or as paranormal 
entities designed to scare, terrify, and thrill viewers. The research focuses on 
different approaches to the conventions of the genre, aiming to develop a deeper 
understanding of the metaphorical values inherent in the conventional elements 
of the genre. Therefore, this study centers on the Netflix Series titled The Haunting 
of Hill House (Mike Flanagan, 2018) to explore the semiotic patterns that address 
themes of mourning, melancholy, and tragedy both narratively and visually. Through 
this objective, the conception of semiotics is discussed to ground the theoretical 
framework of the study, allowing for a comprehensive analysis of the series in terms 
of aesthetic connotations and psychological interpretations. In this context, the 
contemporary conventions of the horror genre are examined through discussions 
on place, memory, and grief. Considering these, the characters’ confrontation with 
the lost/ghost and the characterization of the place are analyzed to explore the 
connection to mourning and fear through a visual narrative semiotically.

Keywords: Horror, Grief, Loss, Mourning, Melancholy 





Moderatör: Erdinç Yılmaz

Philosopher Directors 
05.12.2025

CUMA



18

Sounds of Mourning in Pelin Esmer’s Something Useful (2017) 

Arzu KARADUMAN
Georgia State University, Dr.

In Something Useful, Leyla, a poet who is traveling to her twenty-fifth class 
reunion, comes across Canan, a nurse who is an aspiring actor, on a train. Canan is 
on her way to perform      physician assisted suicide for a paralyzed man who wants 
to die. 

Opening with an image and sound relationship that points to and ridicules 
synchronization in cinema, three loud ding-dongs over an image of a wall clock 
which neither chimes nor shows 3 o’clock, Something Useful demands our careful 
listening throughout. The philosophical attention to time is emboldened with a 
rumination on death and mourning. Ethically, Derridean originary mourning, that 
is a life-affirming awareness of one’s potential death, is the film’s political gesture 
that is most pronounced in the train scene where we are looking at Leyla’s face and 
hear her cryptic voice telling Canan: “I am coming with you, too!” Canan’s lips do 
not move in synchronization with her voice. Cryptic voice separates a voice from the 
body of its speaker, who talks but whose lips do not move, hence the inverse of a 
voice-out, that is the unheard voice of a speaking character in cinema as defined by 
Justin Horton. Operating hauntologically, cryptic voice defies a desire for presence 
and a capitalistic and homogenous conception of time. 

Originary mourning sounds till the very end where we sonically stay in life as 
the music from the upstairs neighbor playing his cello and Leyla, Yavuz, and Canan’s 
voices in a last conversation in Yavuz’s living room continue defying the implication 
of an assisted suicide while we see Leyla and Canan walk away from Yavuz’s 
perspective. 

Keywords: Cryptic voice, synchronization, originary mourning, hauntology, Derrida



19

Reading Wim Wenders’ Perfect Days Philosophically 

Gyuchan JEON
Korea National University of Arts(KARTS), Prof. Dr.  

This essay will try to read carefully, and meaningfully, the new movie directed 
by Wim Wenders, Perfect Days.  This film attracted the 140,000 audience in Korea 
last year.  Why is it important not just to watch but to read, interpretate that?  What 
would be the different, appropriate mode of reading it philosophically, not ethically, 
aesthetically and/or politically?   

Like his other previous works including Wings of Desire, Wim Wender has long 
been interested in the topic of metropolis, topos of urban space.  His films become 
an expressive tool for remembering something missing, recollecting something 
forgotten from the contemporary city.  In this film, too, he wants to find out, look 
for something.    For that, he searches for his own spots and routes, angles for urban 
exploration.  

Like the director, the protagonist of the movie also walks vigilantly every 
day, frequently moving and often riding.  He becomes an angelic flaneur.  Walter 
Benjamin’s New Angel this time is a restless walker and photographer.  The finished 
film is an expressive medium to print out not just what he has observed but also 
how he has felt along the way. 

What did Wenders encounter with his camera?  I will argue that he found out the 
existence of inconspicuous beings, precarious things, naked lives within the city.  He 
makes connections with them and reveals the possibility of communication among 
them.  In that way, he rekindles affectively hope for the future like old neo-realism 
movies.  Eye-to-eye contact with the realities, this justifies rereading Perfect Days.

Keywords: Urban space, Angelic Walking, Ways of optics, Inconspicuous Things, 
Communication as Eye-to-Eye Contate  



20

*Yeşim Ustaoğlu and Wilma Labate: 
A Feminist Film Theory on Violence against Women 

Gesufrancesco PETRILLO
Boğaziçi Üniversitesi, Film ve Medya Çalışmaları Enstitüsü, Öğr. Gör. 

This study investigates the representation of violence against women, particularly 
against minors, in contemporary cinema and works produced by female directors. 
The central question guiding this research is: Can independent films directed by 
women offer a different image of women before, during, and after incidents of 
violence compared to mainstream films by male directors? To answer this question, 
the research examines two national cinemas, Turkish and Italian, and two significant 
female directors on this topic: Yeşim Ustaoğlu with Araf (Somewhere in Between, 
2012) and Tereddüt (Clair Obscur, 2016), and Wilma Labate with Domenica (Sunday, 
2001) and La ragazza ha volato (The Girl Flew, 2021). Using feminist film theory 
and a formal analysis of the positioning and representation of violent scenes, the 
distribution of space between female and male characters, and the composition 
of shots to understand the audience’s perception, this study highlights how these 
films shift the viewer’s gaze from an indicator of domination to an instrument of 
ethical testimony. The shared authorial and stylistic choices of Turkish and Italian 
independent cinema will challenge dominant narratives on violence against women. 
Finally, this research contributes to feminist film theory by offering new transnational 
perspectives on the production, representation, and reception of violence for future 
studies. In a broader context, it situates Turkish and Italian independent cinema 
within a dialogue with feminist film practices, that is, under the direction of women, 
paving the way for future theoretical developments and ethical debates on the 
relationship between gender, aesthetics, and the representation of violence.

Keywords: Feminist Film Theory, Representation of Violence, Independent Cinema, 
Yeşim Ustaoğlu, Wilma Labate 

* This paper presents findings from my ongoing PhD dissertation. 
 



21

A Look at Poetic Narrative in Iranian Cinema: Analyzing Ali Hatami’s 
Films within the Framework of Daiyush Shayegan’s Thought

Nafiseh LALEH
İstanbul Aydın University, Assistant Professor

The influence of culture on artistic works is undeniable. Cultural codes 
embedded in artistic texts are perceivable by audiences—even unconsciously—
and have the potential to shape human thought power, worldview, and ultimately, 
ways of life. The vast capabilities of digital technology in today’s world pose a 
significant threat to the survival and remembrance of local and national cultures 
and arts. Cinema, as a powerful and popular medium, has become a major tool 
for globalization. With the expansion of global digital film distribution platforms—
most of which are Western or American in origin—audience tastes have increasingly 
shifted toward those standards, leading to the erosion of many nations’ national 
cinemas and alienation of their audiences. Since these platforms are guided by the 
logic of cultural capitalism and imperialism, reclaiming cultural and artistic identity 
has become an undeniable necessity.

This study aims to examine the poetic dimensions of narrative in Iranian 
cinema through a qualitative method and phenomenological approach within 
the philosophical framework of the Iranian philosopher Dariyush Shayegan, who 
emphasizes the cultural richness of the East in contrast to the West. For this purpose, 
three films by Ali Hatami—referred to as the poet of Iranian cinema—Mother, 
Kamalolmolk, and The Love Strickers, are selected as the research sample. These 
films are chosen for their prominent portrayal of poetic elements of Iranian culture: 
Mother for Iranian lifestyle and familial values, Kamalolmolk for Iranian miniature 
painting, and The Love Strickens for traditional Iranian music.

The significance of this research lies in its assertion that cinema, as a major 
medium for cultural expression, can function as an effective tool for this purpose. 
More precisely, by exploring its capacity to disseminate the strengths of local and 
national culture, cinema can potentially serve as a counter-agent to the capitalist-
imperialist forces embedded within itself.

Keywords: Iranian Poetic Cinema, Ali Hatami, Dariyush Shayegan, Philosophy of 
Cinema, Film Audience 



05.12.2025
CUMA



Moderatör: Fırat Osmanoğulları 

Filmlerle Yabancılasma,
Ekonomi Politik ve Hayranlık 

05.12.2025
CUMA



24

Bireyin Metropoldeki Yabancılaşması: George Simmel 
Düşüncesi Işığında Oslo, 31 August Filminin Analizi

Bilge İPEK
İstanbul Gelişim Üniversitesi, Arş. Gör. Dr. 

Emre YÜKSEL
İstanbul Gelişim Üniversitesi,  Arş. Gör. Dr. 

İnsan deneyimlerini gerçekleştirdiği mekân, bireyin düşünce dünyasının 
şekillenmesinde önemli bir etkendir. 20. yüzyılın başlarında sanayi devrimiyle beraber 
artan endüstrileşme ve kentleşme olguları, düşünürleri mekân-insan ilişkisini yeniden 
değerlendirmeye yönlendirmiştir. Bu bağlamda George Simmel’in metropol yaşamı 
ve birey-toplum ilişkilerine dair geliştirdiği düşünceler, modern bireyin yabancılaşma 
deneyimini anlamlandırmada önemli bir kuramsal çerçeve sunar. Joachim Trier’in 
Oslo, 31 August filmi, bir bireyin kentsel bağlamda yaşadığı yabancılaşma sürecini 
derinlemesine ele alması bakımından Simmel’in fikirleriyle örtüşmektedir. Bu çalışmada, 
filmin başkarakteri Anders’in kentle, toplumla ve kendisiyle olan ilişkisi, Simmel’in 
metropol ve birey kuramı doğrultusunda analiz edilmiştir.

Mekân, bireyin deneyimlerini yaşadığı ve düşüncelerini şekillendirdiği temel bir 
düzlemdir. Modernleşme ile birlikte değişen mekân algısı, bireyin toplumsal yapılar 
içindeki konumunu da dönüştürmüştür. 19. yüzyılın sonlarında hız kazanan endüstrileşme 
süreci, kentlerin hızla büyümesine ve bireyin kırsal topluluk yapısından koparak 
metropole taşınmasına yol açmıştır. Bu süreçte birey hem kendisine hem de çevresine 
yabancılaşmış; yeni yaşam biçimlerine uyum sağlama çabası felsefi sorgulamalara konu 
olmuştur. George Simmel, bu dönüşümün birey üzerindeki etkilerini kavramsallaştırarak 
sosyolojik ve felsefi boyutta önemli katkılar sunmuştur. Bu bağlamda bildirinin amacı, 
George Simmel’in metropol kuramı bağlamında bireyin kentte yaşadığı yabancılaşma 
deneyimini Joachim Trier’in Oslo, 31 August filmi üzerinden analiz etmektir. Filmdeki 
Anders karakterinin kentle, toplumla ve kendi iç dünyasıyla yaşadığı çatışmalar, 
Simmel’in bireyin toplumsal yapılarla kurduğu ilişkiler üzerine geliştirdiği fikirlerle 
değerlendirilecektir. Oslo, 31 August filmi, bireyin metropolde yaşadığı yabancılaşmayı 
güçlü bir sinematografik anlatımla ortaya koyarken, George Simmel’in kent ve birey 
üzerine kuramları bu anlatıyı kavramsal düzeyde anlamlandırmayı mümkün kılar. Anders 
karakterinin içsel çatışmaları ve toplumdan kopuşu, Simmel’in bireyin metropoldeki 
yalnızlaşma ve duyarsızlaşma sürecine dair görüşlerini destekler niteliktedir. Bu 
bağlamda Trier’in anlatısı ile Simmel’in düşünsel mirası arasında güçlü bir kuramsal 
uyum bulunmaktadır.

Çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden mizansen analizi kullanılmıştır. Filmin 
anlatı yapısı, sinematografik ögeleri ve karakterin kent mekânıyla kurduğu ilişkiler, tematik 
olarak incelenmiştir. Film eleştirisi hem içerik hem de teknik çözümleme yöntemlerinin 
bütünleştirilmesiyle gerçekleştirilmiştir. 
Anahtar Kelimeler: George Simmel, Joachim Trier, Oslo 31 August, Metropol, 
Yabancılaşma



25

Postmodern Kriz: “Dünyanın En Kötü İnsanı” Filminde 
Anlam Arayışı

Dağhan DÖNMEZ
Bağımsız Araştırmacı 

Modern zamanlar, Descartesçı şüphe kavramından mülhemdir. Descartes’ın 
“cogito ergo sum, düşünüyorum o halde varım” önermesinin, pratik yaşam içerisinde 
“şüphe ediyorum o halde varım” şeklinde de ifade edilebilmesi mümkündür. 
Premodern insan şeylerin değerlendirilmesini, başka bir deyişle neden-sonuç 
bağını mucizeler, büyüler üzerinden kurmuştur. Modern insan, Descartesçı şüphe 
bağlamında ya şeylerin algılanışını sorgulamış ya da hiçbir kesin yargıya varamayıp, 
deyim yerindeyse, askıda bir varoluşu tercih etmiştir. Bu her şeyden şüphe duyma 
hali, kesinliğin elde edilmesi safhasına kadar askıda varolma durumu, Antik Yunan’da 
‘epokhe’ denilen bir kavrama da gönderme yapar. En daraltılmış tanımı ile yargısızlık 
demek olan ‘epokhe’, doğası gereği bir arayışı ortaya çıkarır. Son tahlilde büyülenmiş 
premodern insan, modern zamanlara gelindiğinde arayan insan haline gelmiştir. Bu 
durum, yeni tarzda bir hakikat kaybını da beraberinde getirmiştir. Platon’un idealarına 
atıf yapılabilecek sabit/statik bir hakikatin olmadığını, yalnızca perspektiflerin 
var olduğunu düşündüren bu yeni bakış açısı, karşılaşmaların ve karşılaşmalara 
bağlı ilişkiselliğin önemi artırır. Şayet değişmez bir hakikatten dem vurulamıyorsa, 
başka bir deyişle hakikat yitirilmişse, onun yerine ne konulacaktır? Joachim Trier’in 
Dünyanın En Kötü İnsanı (2021) filmindeki Julie karakterini de meşgul eden en 
önemli soru budur. Kişisel yaşamlarımızın hakikati, daha daraltılmış ve güncel bir 
tabirle anlam nerededir? Julie, filmin öyküsü boyunca, modern deyişle, bir anlam 
arayışı içerisindedir. Öte yandan böylesi bir arayışın, yukarıda da belirttiğimiz 
gibi bir askıda var olma halinin (epokhe) son derece yorucu olması kaçınılmazdır. 
Pek çokları için bahse konu arayış, bütünlüklü bir felsefi sorgulama gereksinimi 
yaratması bakımından da olanaklı değildir. Dikkat dağınıklığından mustarip Julie 
de, bu düzlemde, çağının esas sorunu ile boğuşur: postmodern kriz. Bu çalışmada, 
postmodern insanın yaşadığı kimlik ve anlam krizi, varoluşsal kaygıları ve hakikat ile 
değerlerin yıkımı, Dünyanın En Kötü İnsanı (Trier, 2021) filmi özelinde ele alınacak ve 
felsefi bir boyutta tartışılacaktır.

Anahtar Kelimeler: Akışkan hayat, anlam arayışı, Dünyanın En Kötü İnsanı, kimlik, 
postmodernizm.



26

Kapitalist Gerçekçilik Karşısında Parçalanan Aile: Gösterge 
Ekonomi Politiği Bağlamında Rocco and His Brothers ve Leila’s 

Brothers Filmlerinin Karşılaştırmalı Analizi

Sercan BOZDOĞAN
Dokuz Eylül Üniversitesi, Doktora Öğrencisi 

Jean Baudrillard’ın kuramsallaştırdığı Gösterge Ekonomi Politiği kavramı 
geleneksel kapitalizm analizinin bir eleştirisidir. Baudrillard, ileri kapitalist toplumlarda 
göstergeleri oluşturan toplumsal tüketim simgelerinin metalaşarak malların değişim 
değerini ve böylelikle şeylerin tözlerini bozunuma uğrattığını iddia etmektedir. 
Gösterge Ekonomi Politiği kavramı kapitalizm öncesi toplumların statü kazanma 
amaçlı simgesel değerlerinin kapitalist gerçekçilikte dönüştükleri hali tanımlayarak 
çağın sosyal krizlerini anlamamıza yardımcı olmaktadır. Günümüzün kapitalist düzeni 
iktisadi ve simgesel sermayenin birikimi prensibi doğrultusunda mücadele ederek 
statü kazanmaya çalışan toplumsal gruplardan oluşmaktadır. İlgili sermayeleri 
kazanma prensipleri hakkında kafa karışıklığı yaşayan topluluklar kapitalist gerçekçilik 
karşısında parçalanmaktadırlar. Geç kapitalizm yahut kapitalist gerçekçilik olarak 
anılan ve ikinci dünya savaşı ardına tarihlenen postmodernist dönem ileri kapitalizmin 
toplumsal sorunlarını barındırmaktadır. İtalya’nın ikinci dünya savaşı ardından gelen 
yıkım karşısında ekonomik olarak toparlanırken gerçekleştirdiği endüstriyel atılımın 
getirilerinden faydalanmak isteyen toplumsal göçü bir ailenin perspektifinden anlatan 
Rocco and His Brothers (1960) filmi kapitalist gerçekçilik karşısında parçalanan aile 
temasını inceleyeceğimiz ilk film olacaktır. Aile bireylerinin fakir güney İtalya’dan 
gelip zengin Milano şehrinde tutunabilme çabaları filmin özünü oluşturmaktadır. Sınıf 
ayrımı karşısında ayakta kalmaya çalışan aile bireylerinin mücadelesi filmin yarısından 
itibaren iki boksör ve bir seks işçisinin aşk üçgeni üzerinden gelişen bir melodrama 
dönüşmektedir. Fakat bu dönüşüm, kapitalizm öncesi dönemden günümüze gelen 
boksörlük ve seks işçiliği meslekleri ve günümüzde bu mesleklerin simgesel değerlerinin 
denk düştüğü nokta filmi analiz etmemize imkân vermektedir. Aile bireylerinden 
hangilerinin kapitalist gerçekçilik karşında ayakta kalabildiklerini Gösterge Ekonomi 
Politiği kavramı sayesinde çözümleyebilmekteyiz. İkinci eser ise İran yapımı olan Leila’s 
Brothers (2022) filmidir. İşsizlik ve fakirlikle mücadele eden alt orta sınıf bir ailenin 
hikayesini anlatan film, aile reisinin elde edeceği simgesel statü karşılığında verilecek 
kırk altın miktarındaki düğün hediyesi filmin ana çatışmasını oluşturmaktadır. Ailenin 
çalışan tek bireyi olan Leila karakteri ilgili hediye yerine iktisadi sermayelerinin 
kapitalist gerçekçiliğin prensipleri içinde kullanılmasını savunurken, ailenin babası 
İsmail karakteri ise ekonomik sermayelerinin kullanımını kapitalizm öncesi toplumsal 
değerlerden en önemlisi olan “Armağan” olarak harcamak istemektedir. Ailenin 
erkek karakterlerinin kapitalizm öncesi toplumsal değerlere bağlılıkları filmi Gösterge 
Ekonomi Politiği kavramı üzerinden analiz etmemize olanak sağlamaktadır. Kapitalist 
gerçekçiliğin tesis edildiği farklı dönem ve coğrafyalardan olan bu iki eseri inceleneceği 
çalışma, postmodernizmin çıkmazlarından olan aile kavramının parçalanışını Gösterge 
Ekonomi Politiği kavramı bağlamında analiz edilebileceği iddiasındadır.  

Anahtar Kelimeler: Gösterge Ekonomi Politiği, Simgesel Sermaye, Jean Baudrillard, 
Kapitalizm Pratikleri, Postmodernite



27

Hayranlığın Müzesi: Birer Nadire Kabinesi Olarak Kadın 
Film Yıldızı Hayranlarının Evleri

Yektanurşin DUYAN
Mardin Artuklu Üniversitesi, Doç. Dr. 

Meta ve nesne/ürün kavramlarını birbirinden ayırmak çok önemlidir. Birinde 
kullanım, diğerin de satın alma esastır. İçinde kahve içilmiş bir fincan, ruj izi olan 
bir peçete hangi aşamada ürünken metalaşır? Cevap, bir hayranın ona sahip olup 
nadire kabinesine dahil etmesiyledir. Nadire kabineleri, dünya üzerindeki varoluşu 
temsil etme, çeşitliliği betimleme, dünyayı anlaşılır kılma ve bilinmeyene ulaşma 
amacıyla oluşturulurlar. Bulunabilen en güzel nadir nesnelerin toplanıp bir araya 
getirilmesi, bu kabineleri yönlendiren koleksiyonculuk anlayışını yansıtır (Konukçu, 
2007). Oluşturulan koleksiyon, onu yapanın kimliği haline dönüşür. Bireylerin 
kendilerini anlamlandırıp tanımlamak için kendi özelliklerini başkalarınınkilerle 
kıyaslama zorunluluğu göz önünde bulundurulursa, koleksiyonerin oluşturduğu bu 
kimlik (Aydın, 2017), hem kendini hem de kendiyle benzer özellik, zevk, beğeni ve 
motivasyona sahip başka koleksiyonerlerle kıyaslama zorunluluğunu ortaya çıkar. 

Hayranlık ve koleksiyonerlik iç içe geçmiş olgulardır. Elbette her hayran, hayranı 
olduğuyla ilgili geniş bir koleksiyona sahip değildir ve her koleksiyoncu da kendisini 
hayran olarak tanımlamaz. Fakat koleksiyonculuğun hayranlıkla doğrudan ilişkisi 
olduğu kabul edilir. Kişinin sevdiği, hayranı olduğuna yönelik nesnelerle kendisini 
kuşatıp bir kimlik oluşturması, hayranlığın gerçekleştirilme yollarından biridir. Hayran 
koleksiyonları ve hayran koleksiyonculuğunun daha iyi anlaşılmasını sağlamak için 
maddi nesnelerin anlamlarını ve yorumlarını; koleksiyonları ve koleksiyoncuların 
işleyiş dinamiklerini değerlendirmek önem arz etmektedir. Çalışma, kadın film yıldızı 
hayranlarının birer nadire kabine olarak kabul edilebilecek olan evlerini, nesne-
koleksiyon teorisinin kavramsal araçlarıyla hayran kültürünü analiz etmek için nasıl 
kullanılabileceğini açıklamayı amaçlamaktadır. Bu amaç için Filiz Akın ve Türkan 
Şoray hayranlarının evlerini yıldızlarla ilgili topladıklarıyla birer nadire kabineye 
nasıl dönüştürdükleri analiz edilecektir. Çalışma için nadire kabinesi olarak Filiz Akın 
hayranı P. Ç ve Türkan Şoray hayranı H. S.’nin evleri incelenecektir. 

Anahtar Kelimeler: Hayranlık, Nadire Kabineleri, film yıldızı hayranlığı 



05.12.2025
CUMA



Moderatör: Kurtuluş Özgen 

Montaj Üzerine Ontolojik Düsünceler  
05.12.2025

CUMA



30

Uylaşımsal Anlam ve Montaj Estetiği: 
Aristoteles ve Kuleşov Üzerine Disiplinler Arası Bir İnceleme

Elif ARISOY
Akdeniz Üniversitesi, Doktora Öğrencisi

Bu çalışmada, Aristoteles’in uylaşımsal (conventional) dil kuramı ile Sovyet 
sinema kuramcısı Lev Kuleşov’un geliştirdiği montaj estetiği arasında kavramsal bir 
paralellik kurulacaktır. Aristoteles’e göre, dilsel göstergeler doğaya değil uzlaşıya 
dayanır; ad (onoma) ve tümce (logos) gibi dilsel yapılar, anlamlı olmayan birimlerin 
belirli bir düzen içerisinde bir araya gelmesiyle anlam kazanır. Bu anlayış, sözel 
anlamın, parçaların toplamını aşan bir bütünlük (syntheton) içinde inşa edildiği 
düşüncesine dayanır. Sözcükler ruhsal izlenimlerin (phantasmata) simgeleridir ve 
anlam, bu simgelerin düzenleniş biçimiyle ilişkilidir. 

Kuleşov Etkisi ise, ardışık olarak sunulan iki ayrı görüntünün bir araya gelmesiyle 
izleyicinin zihninde üçüncü, bağımsız ve çoğu zaman yeni bir anlamın oluştuğunu 
ifade eder. Kuleşov’un kuramsal bağlamda katkısı, sinemada montajın yalnızca teknik 
bir araç değil, anlam üretiminin asli bir unsuru olduğunu göstermesidir. Bu çerçevede, 
görsel öğeler tıpkı dilin birimleri gibi, tek başlarına anlamsızken, kurgu içindeki 
konumları sayesinde izleyicide özgül duygusal ve bilişsel tepkiler uyandırmaktadır. 
Bu bağlamda sinema dili de tıpkı Aristoteles’in tanımladığı biçimde, anlamın temel 
birimlerin ötesinde bir bütünlük içinde oluştuğu bir sistem olarak değerlendirilebilir.

Sunulacak bildiride, Aristoteles’in Poetika ve Yorum Üzerine adlı eserlerinden 
hareketle sözel anlamın oluşumuna dair yaklaşımı ile Kuleşov’un montaj anlayışı 
karşılaştırmalı olarak değerlendirilecektir. Her iki yaklaşımın da anlamsız ya da nötr 
ögelerin belirli bir düzen içerisinde bir araya gelmesiyle yeni bir anlam üretmesi 
bakımından gösterdiği yapısal benzerlik analiz edilecektir. Sonuç olarak, bu 
çalışmada felsefi ve sinematografik anlatı kuramlarının ortak bir semantik düzlemde 
buluşturulmasıyla, literatüre disiplinler arası bir katkı sağlanması hedeflenmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Aristoteles, Uylaşımsal Dil, Kuleşov Etkisi, Görsel Dil, Anlam İnşası



31

Barthes’ın Gözüyle Sinema: 
Bir Yöntemin Tedirgin Edici Uyumsuzluğu

Süleyman DUYAR
Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi

Bu çalışma, Barthes’ın göstergebilimsel yöntemlerinin sinema analizine temel 
oluşturmakta yetersiz kaldığını merkezine alır. Barthes’ın “Üçüncü Anlam” ve “Yazarın 
Ölümü” kavramları, sinemanın kolektif üretim dinamikleri, çok modlu anlatı yapısı ve 
izleyici deneyiminin duygusal-estetik boyutlarını kapsamakta eksik kalır. Dolayısıyla 
sinema, yalnızca dilsel gösterge kodlarına indirgenemeyecek, zamansal-işitsel-
mekânsal etkileşimler bütünü olarak kavranmalıdır. Bu yetersizlik, montaj, ışık, ses 
ve teknisyen-yönetmen-senaryo ekibinin birlikte şekillendirdiği anlam süreçlerinin 
göz ardı edilmesine yol açar. Çalışma, Barthesçı okumanın ötesine geçerek, Christian 
Metz’in yapısalcı kod çözümleri, Umberto Eco’nun “açık metin” yaklaşımı ve Jacques 
Rancière’in özgürleşmiş izleyici kavramı gibi disiplinlerarası modellerle daha kapsamlı 
bir sinema analizine ihtiyaç duyduğunu savunur.

Böylelikle, Barthesçı okumanın sınırlarına odaklanan bu çalışma, sinematografik 
anlatının çok katmanlı ve etkileşimli doğasını tam olarak kavramayı amaçlayan 
disiplinlerarası yaklaşımların önemini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Sinemanın 
sonuç olarak estetik, teknolojik ve toplumsal bağlamlarını birlikte ele alan yöntemler 
yerine yalnızca tek bir teorik çerçeveye indirgenen anlamlandırmaların yetersiz 
olduğu ve izleyici deneyimini, anlam üretimini bütüncül biçimde ele almamızın 
sinema filmlerini anlamlandırmada kritik bir rol oynadığı vurgulanır. 

Anahtar Kelimeler: Roland Barthes, Epistemoloji, Zamansallık, Estetik, Montaj



32

Eksantrik Bir Bakış: 
Sinemada Kadraj, Kamera ve Temsilin Ontolojik Sınırı

Özgür SOYSAL
Ege Üniversitesi, Felsefe Bölümü, Dr. Öğr. Üyesi

Bu bildiri, sinemayı yalnızca estetik bir anlatı düzlemi olarak değil, insanın 
kendisini dünyada konumlandırma, mesafe alma ve temsil etme kapasitelerini 
düzenleyen kültürel-teknik bir uzantı olarak ele almayı amaçlamaktadır. Çalışmanın 
temel dayanağını, 20. yüzyıl başı Felsefi Antropoloji geleneğinin öncülerinden 
Helmuth Plessner’in insan varoluşuna dair geliştirdiği eksantrik konum anlayışı 
oluşturmaktadır. Plessner’e göre insan hem yaşayan bir organizma hem de 
nesneleştirilebilir bir beden olarak kendisini deneyimleyen özgül bir varlıktır; bu 
nedenle ne tam olarak kendi içinde ne de bütünüyle dışında yer alır. Bu yapısı insanı, 
sürekli olarak kendisine mesafe koyma, kendisini dışarıdan gözlemleme, temsil etme 
ve bu temsilin sınırlarını yönetme zorunluluğuyla baş başa bırakır. 

Sinema da tam bu noktada, insanın eksantrik konumunun teknik bir 
sahnelemesi olarak yorumlanabilir; kamera ve kadraj, insan bakışını dışsallaştıran, 
görünürlüğün ontolojik sınırını kuran ve düzenleyen aygıtlar haline gelir. Kamera, 
yalnızca görme ve kaydetme aracı değil, insanın kendi bakışını dışsallaştırarak bir 
kadraj içinde sınırlamasına, yeniden biçimlendirmesine imkân tanıyan bir aygıttır. 
Kadraj ise, görünür olanla saklı kalan arasındaki ontolojik sınırı kurarak, insanın 
eksantrik konumuna benzer biçimde hem içeri hem dışarı açılan bir perspektif sunar. 
Bu bakımdan sinema, insanın doğal olarak eksantrik, yani hiçbir yere bütünüyle 
yerleşemeyen varoluşunu kültürel düzlemde dengeleme çabasının bir uzantısı 
olarak görülebilir. İnsanın kendisini bedeninden başlayarak dolayımlı, yapay, teknik 
ve simgesel araçlarla inşa etmesi, sinemada da sahneye taşınır; kamera ve kadraj 
bu nedenle yalnızca teknik düzenekler değil, insanın eksantrikliğini kültürel olarak 
aşma, yönetme ve stabilize etme arzusunun da taşıyıcılarıdır.

Sonuç olarak bu bildiri, sinemayı insanın özne ile nesne olma gerilimini (temsil 
krizini) sahneleyen, görünürlüğün sınırlarını yeniden kuran ve kültürel olarak 
meşrulaştıran bir alan olarak ele almayı önermektedir. Sinema, bu bağlamda, insan 
varoluşunun eksantrik ve dolayımlı doğasına dair felsefi-antropolojik bir okuma 
imkânı sunabilir.

Anahtar Kelimeler: Eksantrik Konumsallık, Felsefi Antropoloji, Görünürlük, Temsil, 
Dışsallaşan Bakış 



33

Sineplastikten Videoplastiğe Bir Ontoloji Olarak Video

Serdar ASLAN
Kocaeli Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Harun Mustafa TÖLE
Kocaeli Üniversitesi, Doç.Dr. 

Elie Faure’un Sinema Sanatı (1920) eserindeki sineplastik kavramı, sinemayı 
zaman, mekân, ses ve görüntünün organik uyumda birleştiği yaratıcı bir sanat 
formu, dinamik bütünlük olarak tanımlar. Sinemanın ilk dönemde basit bir kayıt 
aracı sayılmasına karşı, Faure bu indirgemeci görüşleri reddeder ve sinemanın 
estetik potansiyelini savunur. Yunanca “şekil vermek” anlamındaki “plastik” terimi, 
görsel sanatlardaki çizgi, doku, renk, oran, denge, mekân ve hareket öğelerini 
kapsar. Sineplastik, Aristoteles’in Poetika’daki organik bütünlük ilkesine dayanarak 
sinemanın bu unsurları uyumlu bir kompozisyonda birleştirme gücünü vurgular. 
Faure’a göre sinema, bu öğeleri poetik bir hareketle harmanlayarak gerçekliği estetik 
ve zihinsel bir dönüşüm alanına, izleyiciyi içine çeken sanatsal bir yaratım sürecine 
dönüştürür.

1960’lardan itibaren video sanatı, sineplastiğin bütünlüklü yapısını parçalayarak 
yeni bir estetik ve ontolojik zemin oluşturmuştur. Videoplastik yapı, sinemanın 
temel unsurlarını yeniden yorumlayarak özgün bir estetik dil geliştirir. Bu süreçte 
doğrusal anlatı; döngüsel, parçalı ya da anlatısız formlara evrilir, gerçeklik ve temsil 
sınırları bulanıklaşır. Montaj, klasik dramatik yapının yerini zamanı dönüştüren 
deneysel ritimlere bırakır. Ses, anlatının merkezinde yeni işlevler üstlenir. Mekân, 
izleyiciyi gözlemleyen bir konumdan çıkararak aktif bir katılımcıya dönüştüren 
yerleştirmelere evrilir. Görüntü, renk ve doku ise geleneksel estetik kuralların 
ötesine geçerek kavramsal bir özgürlük kazanır. Joseph Beuys’un “düşünce plastiktir” 
ifadesi, videoplastiğin gerçeklik, zaman ve mekânı akışkan bir düşünce alanında inşa 
etme kapasitesini vurgular. Maurizio Lazzarato ise videoyu, zamanın kristalleşmiş bir 
biçimi olarak öznelliği ve algıyı üreten bir makine olarak tanımlar.

Bu bildiri, videoplastik kavramını açıklamayı ve işleyişini video sanatı örnekleri 
üzerinden somutlaştırmayı amaçlamaktadır. Ali Kazma’nın Saat Ustası ve Bill 
Viola’nın The Raft adlı çalışmaları bu bağlamda incelenmekte, sineplastik mirasın 
çağdaş sanattaki dönüşümü ortaya konmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Sineplastik, Videoplastik, Video Sanatı, Sinema, Ontoloji  



05.12.2025
CUMA



Moderatör: Işkın Özbulduk Kılıç

Kavramlarla Film Felsefesi 
05.12.2025

CUMA



36

Sonuçcu Teoriler ve Deontoloji Perspektifinden Bir Filmi Okumak: 
Ölümle Yaşam Arasinda (2003)

Bilal SÜSLÜ
Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi, Doç. Dr. 

Cem Evrim ASLAN 
Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi

Sonuçculuk ve deontoloji uluslararası hukuk kapsamında eylemsel 
süreçlere odaklanan ve etik değerlendirmelerde bulunan felsefi yaklaşımlardır. 
İlkinde sonuçlar “fayda” üzerinden okunurken ikincisinde “niyet” üzerinden 
gerçekleşmektedir. Sonuçculuk yaklaşımında eylemlerin kendilerinden ziyade 
etkilerine odaklanılır. Örneğin bir şüpheliye sorgu sırasında işkence yapılması üzerine 
bir sonuçcu teorisyenin olası argümanı elde edilen bilgi ile çok sayıda insanın hayatı 
kurtarılabilecekse işkencenin meşru olabileceği yönünde olacaktır. Dolayısıyla 
neyin yanlış/doğru olduğuna dair ahlaki yargılar bir eylemin üreteceği düşünülen 
fayda ile olası zararların karşılaştırılması üzerinden belirlenmektedir (Erskine, 2016). 
Deontoloji yaklaşımına göre ise bir eylemin iyi/kötü, doğru/yanlış, ahlaki/ahlak dışı 
oluşu o eylemin evrensel ahlak prensiplerine uygunluğuna bakılarak değerlendirilir. 
Örneğin işkence insan onuruna yakışmayan gayri ahlaki bir eylemdir. Başkalarının 
hayatını kurtarmak için bilgi elde etmek amacı taşısa bile işkence doğru bir eylem 
biçimi değildir (Çakır, 2014).

Immanuel Kant, bir davranışın iyi olup olmadığını sonuçlara bakarak 
değerlendirmeyi doğru bulmamaktadır. Onun için davranışın “iyi niyet” temelinde 
yapılmış olması önemlidir ve yapılanın evrenselleştirilmesi gerekmektedir (Billington, 
1997). Bu bağlamda ahlaklı bir kimsenin üç buyruğa göre hareket etmesi gerektiğini 
ifade etmektedir: (1) öyle davran ki, eyleminde ölçü olarak aldığın ilke herkes için 
genel bir yasa olabilsin; (2) öyle davran ki, kendi ve başkalarının kişiliğinde insanlığı 
hiçbir zaman basit bir araç olarak değil bir amaç olarak gör; (3) öyle davran ki, kendi 
iradeni genel bir yasa koyucusu gibi saygın tut (Weischenberg, 1992).

Bu çalışma, sonuçcu teoriler ve deontoloji perspektifinden, tecavüz ve cinayet 
iddiası üzerinden idam istemiyle yargılanan ve hüküm giyen idam cezası karşıtı bir 
Felsefe Profesörünün infazına üç gün kala bir gazeteciyle röportaj yapma isteğini ve 
bu süreci odağına alan 2003 yapımı The Life of David Gale (David Gale’in Yaşamı) 
filminin Kant’ın üç buyruk anlayışı çerçevesinde çözümlenmesini amaçlamaktadır. 
The Life of David Gale filmi, Amerikan infaz yasalarının uygulamada sonuçladığı insan 
hakları ihlallerini gündeme taşıması ve Amerikan Ceza Sisteminde ihtiyaç duyulan 
dönüşüme dikkat çekmesi önemli bir yapım olduğunu düşündürmekte olup tematik 
içerik analizi yöntemi ile çözümlenmektedir. 

Anahtar kelimeler:Sonuçcu teoriler, deontoloji, Immanuel Kant, sinema, film 
çözümleme.   



37

Hemme Neden Ölemez?

Lale KABADAYI
Ege Üniversitesi, Prof. Dr.

Zihin felsefesi alanında epifenomen kavramı, zihinsel olanın fiziksel olaya yol 
açamayacağını, fizikselin ise nedensellikle şekillenerek zihinsel olanı sağlayabileceğini 
iddia eden tartışmalı bir olgudur. Epifenomen, farklı alanlarda “yan ürün” ve 
“gölge” kavramsallaştırmasıyla özetlenmeye çalışılmakta ve bir düşünce veya süreç 
boyunca var görünen ancak bunlara doğrudan yön veremeyen ikincil unsur şeklinde 
tanımlanmaktadır. Fiziksel işleyişe etkide bulunamayan epifenomen, fenomenlerin 
deneyimlenmesini de bireylere dayandırmamaktadır. Deneyim aslında bireyin değil 
fenomenlerin içinde barındırdığı niteliklerin yansımasıdır. Niteliklere bakmaksızın 
değerlendirme yapmak fenomene dair anlamın gerçek doğasına ulaşmak yerine, 
onun gölgesini esas almayı içerecektir. Epifenomen, özünde gerçek bir deneyime 
atıfta bulunsa da bu onun gerçeği kabul edilmemeli, epifenomen ikincil konumdaki-
etkisiz olanla betimlenmelidir. Bu nedenle epifenomenden bahsetmek, belirsizliğin 
ortamını vurgular. Gölgenin, sonuçsuzluğun, nedenselliğin ortadan kalkışının ve 
özgür irade-sizliğin tartışılmasını gerekli kılar. 

Yönetmen Murat Fıratoğlu’nun filmi Hemme’nin Öldüğü Günlerden Biri (2024), 
Siverek’te mevsimlik işçi olan Eyüp’ün zihninde kurguladığı cinayeti asla fiziksele 
dönüştürememesinin öyküsünü anlatmaktadır. Filmsel süre boyunca Eyüp, işvereni 
Hemme’ye karşı verdiği tepkide aslında hiçbir eylemde bulunamamaktadır. Evinden 
silahını alarak tarladaki Hemme’yi vurmaya gitmeye çalışan Eyüp eve gidiş ve tarlaya 
dönüş yolunda farklı engellerle karşılaşır. Teknik, insani, zamansal görünümlere 
bürünen bu engeller, Eyüp üzerinden, zihinsel olanın fiziksel olana dönüşemediğini 
izleyiciye gösterir. Bu durumda film, epifonemen kavramının felsefe alanındaki, 
özellikle belirsizlik, sonuçsuzluk ve özgür irade yoksunluğu tartışmasını gündeme 
getirir. Eyüp, yanıltıcı bir eylemsellik görünümü içinde aslında bir “yan ürün” ve 
“gölge” olarak konumlanmaktadır. Hemme’nin Öldüğü Günlerden Biri isminde 
Eyüp’ün değil, gölgesi olduğu için asla öldüremeyeceği fenomenin yani Hemme’nin 
adının geçiyor olmasının nedeni budur. Bu doğrultuda çalışmada, zihinsel kurgular 
ile fiziksel eylemler arasında bulunabilecek bağ ya da bağsızlık üzerine düşünülmesi 
önerilmekte ve felsefi tartışma, biyolojik, psikolojik ve sosyolojik olana yaklaştırılarak, 
filmin doğasına dair irdeleme yapılması hedeflenmektedir.   

Anahtar Kelimeler: Zihin felsefesi, Epifenomen, Fenomen, Özgür irade, Hemme’nin 
Öldüğü Günlerden Biri.



38

Bir Yaşam Biçimi Olarak Düşünce: 
Sinemada Felsefi Öznenin Temsili

Mehmet ŞİRAY
Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Doç. Dr. 

Bu bildiri, sinema yoluyla filozofların yaşamlarını yalnızca düşünsel üretimin 
arka planı olarak değil, estetik olarak biçimlendirilmiş birer yaşam-formu olarak 
ele almayı amaçlar. Bu çalışmada, Nietzsche’nin yaşamını bir sanat eseri gibi 
kurma fikrinden hareketle, felsefi yaşamın etik olduğu kadar estetik bir kurgu 
olarak da işlediği savunulacaktır. Merkezde Jacques Derrida’nın yaşamını konu alan 
Derrida (2002) belgeseli yer alır; çünkü bu film yalnızca bir biyografik anlatı değil, 
aynı zamanda filozofun düşüncesinin mekânsal dramatizasyonudur. Derrida’nın 
Johannesburg’tan Paris’e ve New York’a uzanan yaşamı, düşüncenin yerle, arşivle ve 
göçebelikle ilişkisini sahnelerken, filozofun kendi temsilini sorunsallaştırmasıyla da 
felsefi öznelliğin sınırlarını gösterir. 

Kanımca Giorgio Agamben’in forma di vita kavramı, yalnızca etik ya da politik bir 
duruşu değil, yaşamın yaşama biçimleriyle kurduğu ayrılmaz ilişkiyi betimlemek üzere 
geliştirilmiştir. Bu kavramda yaşam, bir normun ya da yasağın dışında tanımlanmaz; 
yaşamın kendisi bir biçim halini alır ve bu biçim onun yaşanma tarzına içkin olur. 
Agamben’e göre, “biçiminden ayrılamayan bir yaşam, yaşanan ile yaşayan arasında 
ayrım yapılamayacak bir yaşamdır.” Bu bildiride, Derrida belgeselini Agamben’in 
forma di vita kavramının ışığında okuyarak, felsefi yaşamın mekân, jest, tekrar ve 
sessizlik gibi biçimsel öğelerle nasıl kurulduğu sorgulanacaktır. Buna ek olarak, 
bu bildiri filozofun yaşamını bir metin olarak okumayı, felsefenin bedene, yere ve 
sinemaya kaydolmuş estetik oluşlarını açığa çıkarmayı amaçlar. 

Bildiri, felsefi yaşam estetiğini düşüncenin topografyasıyla birlikte okur; çünkü 
filozofun mekânsal konumu, yalnızca biyografik bir arka plan değil, bizzat düşüncenin 
sahnesidir. Bu bağlamda biyografi, yalnızca bir hayat hikâyesi değil, aynı zamanda 
yaşamın yerle ve elbette zamanla ilişkisini kuran felsefi bir metindir. Bu kuramsal 
çerçeve, sinema alanına özellikle felsefi biyografi türünde uygulanabilir. Çünkü 
sinema, yaşam ile yaşam biçimi arasında her zaman çift yönlü bir ilişki kurar: anlatılan 
yaşam, sinematik formun içine yerleştirilir; ama aynı zamanda sinema dili, yaşamın 
nasıl anlatıldığını biçimlendirir. Dolayısıyla, ‘forma di vita’ kavramı etrafında dönen 
sorular yalnızca meseleyi felsefi bir kategori olarak ele almakla kalmaz, aynı zamanda 
sinematografik bir temsil meselesini de gündeme getirir.

Anahtar Kelimeler: Yaşam biçimi, mekân, estetik, sinema, felsefe. 



39

Manifesto (2015) Felsefi İnceleme: Sanatın Binbir Yüzü

Sare UZUNER
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Arş. Gör. 

Manifesto (2015) Julian Rosefeldt’in yazdığı, yapımcılığını ve yönetmenliğini 
üstlendiği çok ekranlı film enstalasyonudur. On üç farklı karakterin bir oyuncu 
tarafından canlandırıldığı filmde çağdaş sanatta benimsenmiş farklı tavırlar 
işlenmektedir. Filmin sinematografik analizinden çok felsefi analizine odaklanan bu 
çalışma çağdaş sanat eleştirisi olarak tanımlanabilecek tartışmaları incelemektedir. 
Çağdaş sanat; kullanılan malzemenin, tercih edilen temanın, ifade biçimlerindeki 
çokluğun indeterminist yapısıyla dikkat çekmektedir. Post modern sanat yaklaşımları; 
hakikat, insani değer, ortak değer ve etik duyarlılık konularında özneyi (sanatçı ve 
alımlayıcı) taraf ya da muhalif konumda olmaya mecbur bırakmaktadır. Filmin felsefi 
arka planı, post sanatın yıktığı ve inşa ettiği olguları değerlendirmek adına oldukça 
zengin bir içeriğe sahiptir. Bu çerçevede değerler çokluğu, değerlerin imkansızlığı, 
meta olarak sanat ve estetik değerin ontolojik hakikati konuları izleyiciyi rahatsız 
edecek derecede sert bir üslupla işlenmektedir. Aynı zamanda dil ve temsil, kimlik 
ve öz fikri, anarşi ve otorite, sanat ve hakikat temaları katmanlı bir yapıda ele alınır. 
Filmde her bir sanat akımının manifestoları üzerinden post modern yaklaşımın tipik 
özelliklerinden olan gerçeklik ve anlamın göreceliği fikri görsel dil ve çok seslilikle 
vurgulanır.  

Manifesto kavramı, bünyesinde bir tür otorite ve tek taraflı olma anlamlarını 
barındırmaktadır. Bu yönüyle çağdaş sanatın manifestosu üzerinden kurgulanan 
film aslında sanatın özgür ve çok renkli değil aksine otoriter bir yapıda olduğunu 
ima etmektedir. Manifesto (2015); sanat algısının kültürel, politik, ekonomik ve dini 
etkenlerle buluşarak nasıl dönüştüğünü örneklemektedir. Film aynı zamanda sanatın 
koşulsuz özgür bir alan olduğu fikrini, artık sanat olarak algılanan şeylerin gerçek 
değerlerini ve bilgi, dil, kimlik, otorite gibi kavramları sorgulatan bir yapıdadır. Ek olarak 
filmde, dil gerçekliği nasıl şekillendirir, kimlik nedir ve ne kadar sabittir, sanat gerçeği 
yansıtır mı yoksa onu yapan mıdır gibi felsefi problematikler sanat pratiklerinden 
hareketle sorgulatılır. Filmin senaryosu yirminci yüzyıl sanatlarının manifestolarından 
alıntıların orijinal biçimde birleştirilmesinden oluşmaktadır. Bu yönüyle senaryonun 
kendisi geri dönüşüme ve yeniden üretime atıfta bulunmaktadır. Tekrar ve yeniden 
üretim teması baş rol oyuncusunun karakter tekrarlarında da sürdürülmüştür. Tüm 
bu özellikleriyle Manifesto (2025) çağdaş sanatı yeniden anlamlandıran neredeyse 
belgesel niteliğinde bir yapıt olarak değerlendirilebilir.

Anahtar Kelimeler: Felsefe, Post Sanat, Çağdaş Sanat, Manifesto



05.12.2025
CUMA



Moderatör: Semra Keleş  

Chris Marker Sineması 
05.12.2025

CUMA



42

La Jetée: Fotoğrafa Sığmayanlar

Semra KELEŞ
İzmir Ekonomi Üniversitesi, Öğr. Gör. Dr. 

Chris Marker, sinemasal anlatının ve hareketli imge rejiminin içinde 
gerçekleştirdiği yapısökümcü müdahaleler ile film gramerine önemli katkılar yapmış, 
1960’lar sinemasındaki dönüşümlerin öncü yönetmenlerinden biri olmuştur. Onun 
sinemasında ayrıntılar üzerinden işleyen görsel tarama modeli, her şeyi yıkıp baştan 
kuran anlatı yapısı, anlam kurucu öğe olarak dış sesin kullanımı, kadraj dışı alanın 
belirleyici rolü, minör bir odaktan başlayarak kapsayıcı bir bakış yaratımı ve tek bir 
imgenin üzerine kuşanan çok katmanlı anlam hâlesi, yönetmenin film diline içkin 
özgün unsurlar arasında yer alır.

Bu çalışma, Marker’ın 1962 tarihli La Jetée filmini biçimci ve yapısökümcü bir 
yaklaşımla incelemeyi amaçlamaktadır. Özellikle hareketsiz görüntünün bir hareket 
aygıtı gibi işlevlendirilmesi, filmin görsel karakterinin özgünlüğü ve “fotoğrafa 
sığmayanlar” olarak tanımlanabilecek kadraj dışı alanın anlam kurucu işlevi temel 
alınacaktır. Analiz, filmin çekildiği dönemin politik ve estetik bağlamı ile 1960’lar 
deneysel sinema anlayışı içinde konumlandırılacak; ayrıca La Jetée’nin sonraki dönem 
sinema eserlerine ve genel olarak film diline yaptığı etkiler değerlendirilecektir.

Bu çözümleme, kadraj dışı alanın imgesel ve anlatısal potansiyelini tartışmaya 
açarak Marker sinemasının sinema dili içindeki konumunu yeniden yorumlamayı 
hedeflemektedir.

Anahtar Kelime: Chris Marker, La Jetée, sinema, fotoğraf, kadraj dışı alan



43

Sans Soleil ve Siyasal Bir Müdahale Olarak “Muğlaklaştırma”

İren Dicle AYTAÇ
Kocaeli Üniversitesi, Öğr. Gör. Dr. 

Chris Marker’ın  farklı coğrafyalardan görüntüleri, arşiv ve kurgusal malzemeyi 
yan yana getirerek zaman ve mekânı parçalı bir şekilde kurgulayan filmi Sans Soleil 
(Güneşsiz, 1983), anlamın sabitlenmesini sürekli olarak ertelenmesiyle tekil ve 
hegemonik tarih anlatılarına karşı çoğul, çelişkili ve açık uçlu bir bellek kurgusuna 
alan açar. Dolayısıyla filme içkin bu “muğlaklaştırma” durumu Marker sinemasında 
estetik tercihlerin aynı zamanda siyasal bir müdahale biçimi olarak da işleyişinin 
örneğidir. Bu çalışmada filmin anlatı yapısı, görsel-işitsel stratejileri ve yönetmen ile 
seyircinin konumu başlıkları üzerinden filmin ürettiği “muğlaklığın” siyasal içerimleri 
tartışılacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Chris Marker, Güneşsiz, Sans Soleil, Estetik, Deneme Film



44

Sinema Fenomenolojisi Açısından 
Chris Marker Sinemasında Bakış Nosyonu

Sarper BÜTEV
Kastamonu Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi 

Bu bildiride, düşünür Merleau Ponty’nin sinema üzerine ortaya koyduğu 
görüşlerinden hareketle, Chris Marker’ın uzun metraj deneysel belgeseli Sibirya’dan 
Mektup (1958) filmi odağında Marker sinemasında bakış nosyonu tartışılacaktır. 
Ponty’e göre sinemasal bakış farklı perspektiflerden dünyayı göstererek izleyicinin 
dünya algısını çeşitlendirir ve verili imgelerden farklılaşan bir imgelemi mümkün kılar. 
Dolayısıyla sinematik imge statik bir imge değil, imgeyi zamana yayarak işleyen, oluş 
halinde imgesel bir akış yaratır. Sinema hareketi yakalayan bir sanatsa da sinematik 
hareket, hareketin bir temsili ya da yeniden üretimi değildir. Ponty, sinemanın görmeyi 
anlamak için bir model sağladığını, dünyadan ayrık bir izleyicinin yalıtılmış etkinliği 
olarak değil, izleyicinin dünyadaki varoluş biçiminden ayrılamayan somutlaşmış bir 
deneyim olarak görür. Bu bakımdan Ponty’e göre sinema yeni bir algı modeli yaratarak, 
dünyanın yeni bir biçimde görünmesini mümkün kılar. Zaten Ponty’e göre gerçeklik 
öznenin bakışı’ndan yalıtık şekilde orada duran sabit bir kendilik değildir. Gerçeklik 
kendisini bakışla inşa eder. Bu bakımdan sinematik bakış Ponty için sadece gerçekliği 
algılamanın bir aracı değil, bizzat gerçekliği oluşturmanın da aracıdır. O halde bakış 
ve nesne dünyası birbirlerine önceliği olan şeyler değil, bir arada, birlikte dünyayı 
oluşturan nosyonlardır. Bu görüşlerden hareketle Marker sinemasına baktığımızda 
Marker’ın da bu pozisyona yakın durduğu görülebilir. Örneğin Sibirya’dan Mektup 
’ta, Yalutsk sokaklarının aynı üç çekimine (sırasıyla bir otobüs, yolda çalışan işçiler ve 
kameraya doğru bakan bir yerli görülür) eşlik eden anlatıcı ses, görüntüleri ilkinde 
klişe bir Komünist dönem propagandası; ikincisinde, “Amerika’nın Sesi” radyosundan 
duyulan bir karşı-imge şeklinde; üçüncüsünde ise daha yansız bir şekilde yorumlar. 
Böylelikle Marker, aynı görüntüye, metinle, daha doğrusu kurguyla müdahale ederek 
aynı imgenin üç farklı perspektiften yorumlanabileceğine dair bir spekülasyon yaratır. 
Marker, bakışın hiçbir zaman naif bir şey olmadığını, tarafgirliğin her zaman mümkün 
olduğunu gösterir. O halde dünya verili bir zatiye değil, bakışla yorumlanan, bakışla 
imgelenen bir gerçekliktir. Tabii, Marker, bu kurgu marifetiyle izleyicinin bakışını da 
manipüle ederek, sinematik bakıştaki tarafgirliği de ifşa etmiş olur. Marker, deneysel 
bilim-kurgusu La Jetee’de zihinsel olarak zaman yolculuğuna çıkarılan bir deneğin 
geçmişi hatırlaması üzerinden benzer bir strateji işler. Anlatıcı ses, adamın gördüklerinin 
gerçek anılar mı yoksa deneğin hayal gücünün yansıması mı olduğu konusunda izleyiciyi 
çelişkiye düşürür. Böylelikle Marker, gerçeklik ile onu nasıl imgelediğimiz arasında 
kapanamaz bir boşluk olduğunu hissettirir gibidir. Marker’ın sineması, genel olarak 
gördüğümüz imgelerin neyi işaret ettiğine ya da neyi gösterdiğine dair temel bir felsefi 
problemi dert edinmiş görür. Nitekim, La Jetee’de denekler, özellikle görmeyi saplantı 
haline getirmiş kişiler arasından seçilmektedir. O halde, Marker sinemasının temel 
problematiği bakış nosyonudur ve onun sinemasını anlamak için, Ponty’nin sinematik 
bakış üzerine söyledikleri aydınlatıcı olacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Fenomenoloji, Sinema Fenomenolojisi, Bakış Nosyonu, Chris 
Marker, Merleau-Ponty



45

Le Mystère Koumiko: Karşılaşmalar ve Vedalar 

Özgür İPEK
Cumhuriyet Üniversitesi, Doç. Dr. 

Chris Marker, bölük pörçük hatta kimi zaman yarım kalmış̧ duygusu uyandıran 
filmlerinde eksikliği ya da kadraj dışını anlatı alanına dahil ederek git gide sinematik 
bir imzaya dönüşen bir imge rejimi ortaya koyar. Birbirinden farklı formları ve 
materyalleri iç̧ içe geçirip onlar arasında rabıtalar kurarak zamansal sıçrayışlar 
gerçekleştirir. Onun filmlerinde bir fotoğrafın o esnada imgesel düzeyde görünmeyen 
bir geçmişi canlandırdığına ya da odaklanılan karakterin hafızasındaki bir hatıranın 
giderek bir kent hafızasına dönüştüğüne sıklıkla tanıklık edilir. Yönetmen, bir tür 
deneme film formu olarak işleyen bu sinemasal yaklaşımı aracılığıyla kimi zaman tozlu 
raflar arasında kalmış̧ metinlerden, kimi zaman kayıt altına alındığı dahi unutulmuş̧ 
anekdotlardan veya alelade fotoğraflardan hareket eder, kişiler ve mekânlar arasında 
bağlantılar kurar, seyircisiyle beraber geçmişe yahut geleceğin dünyasına yolculuk 
yaparak birtakım tezler öne sürer. Bu çalışmada yönetmenin 1960’lı yıllarda çektiği 
Le mystère Koumiko (1965) ile olimpiyatlarda tanıştığı Koumiko isimli kadını merkeze 
taşıdığı deneme film türündeki çalışması kentle kurulan bağ̆, değişim, geçmiş̧, hafıza 
ve gelecek gibi nosyonlar dahilinde analiz edilecektir. Koumiko’nun hayatın rutin 
akışı ve yaşanan değişimler hakkındaki gözlemleri, yaşama, topluma ve esasında var 
olmanın kendisine dair düşünceleri izlenerek Marker’ın objektifinden yansıyan hangi 
özgül imgelerin Koumiko’nun bakışında yansısını bulduğu tartışılacaktır. Bununla 
birlikte Marker’ın Le mystère Koumiko’da izleyenlerin zihnini yaratım sürecinin bir 
parçası olarak konumlandıran sinemasal tutumunun izinden gidilerek Koumiko’nun 
tanık olduklarına dair hisleri üzerinden evvela Japonya’ya oradan da tüm insanlığa 
bakışı seyirciyle kurulan ortaklıklar temelinde analiz edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Hafıza, Nostalji, Kent Belleği, Unutuş, Kaybediş 



05.12.2025
CUMA



Moderatör: Aysu Uğur Balcı 

Oyunsal Dünyalar ve Deneyimin Estetigi 
05.12.2025

CUMA



48

El Yapımı Gerçeklikler: Apichatpong Weerasethakul’un Öğle 
Vaktinde Gizemli Nesne Filminde Kolektif Anlatı ve Oyunbaz İmge

Başak KAPTAN ŞİRAY
Türk Alman Üniversitesi, Doç. Dr.  

Bu çalışma, Apichatpong Weerasethakul’un  Öğle Vaktinde Gizemli 
Nesne  (Mysterious Object at Noon, 2000) adlı filmini, işbirlikçi yazarlık ve 
katılımcı sinemanın öncü bir örneği olarak inceler. Sürrealistlerin “exquisite 
corpse” oyunundan esinlenen film, Tayland’ın çeşitli bölgelerinden yerel 
katılımcıları bir araya getirerek her birinin eklediği bölümlerle evrilen ortak bir 
hikâye yaratmalarına odaklanır. Bu yaklaşım, belgesel ile kurgu, gerçeklik ile 
hayal arasındaki geleneksel sınırları bulanıklaştırır ve yazarlık kavramını önemli 
ölçüde merkezsizleştirir. Apichatpong, çocuklar, yaşlılar, köylüler ve şehirli 
yoksullar gibi sıradan sesleri öne çıkararak, profesyonel sinema hiyerarşilerini 
sarsar ve sinemayı açık, kapsayıcı bir yaratıcı pratik olarak yeniden tasavvur 
eder.

Çalışmada yöntem olarak, filmin temel sahnelerinin yakından analizi yapılmakta 
ve katılımcı sanat, kolektif yazarlık ve Claire Bishop ve Grant Kester’ın çalışmalarını 
temel alan kuramsal çerçeveler kullanılmaktadır. Öğle Vaktinde Gizemli 
Nesne  katılım, diyalojik estetik ve sinemada kapsayıcılığın politikaları etrafındaki 
tartışmalar bağlamında ele alınmaktadır. Filmin el yapımı, doğaçlamaya dayalı 
niteliği ve geleneksel anlatı çizgisinden uzaklaşan oyunbaz yaklaşımı filmin materyal 
üretimi üzerine düşünmemizi sağlarken, kolektif katılımı teşvik eden imgeler ve bu 
imgelerin kolektif tahayyülleri ise sinematik imgeyi yeniden düşünmemize olanak 
sağlar. 

Analiz, Apichatpong’un ani zamansal kopuşlar, anlatısal kaymalar ve 
birbirinden farklı dünyaların bir arada varlığıyla karakterize olan sinemasal 
pratiğinin, sinema zamanını sabit ve doğrusal bir yapıdan çıkarıp; şekillenebilir, 
parçalı ve hayret uyandıran, hafıza ve arzuya açık bir biçimde yeniden 
düşünmeye davet ettiğini ortaya koyar. Filmin kaçamak ve tarif edilmesi güç 
duygulanım düzeyi, sabit bir duygusal çerçeveye direnir ve bunun yerine imge ile 
anlatının sürekli bir icat içinde olduğu ve birlikte çalıştığı bir “düşünen-hisseden” 
aralığında kendini ortaya koyar. Sonuç olarak, Öğle Vaktinde Gizemli Nesne, ortak 
hayal gücüne dair felsefi bir deney olarak sunulmakta; sinemanın, gerçeklik, 
kurgu ve toplumsal farklılık sınırlarını aşarak birlikte düşünmenin, hissetmenin 
ve yaratmanın hem mekânı hem de yöntemi olma potansiyelini göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler: Kolektif yazarlık, katılım, ortak hayal gücü, fantezi, diyalojik 
estetik



49

Ludik Deneyimin Sinemasal Temsili: Oyun Kavramına 
The Remarkable Life of Ibelin (2024) ve 

Grand Theft Hamlet (2024) Üzerinden Bir Bakış

Kağan DEPBOYLU
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Arş. Gör.

Dijital oyunlar ve sinema, yalnızca biçimsel ve teknolojik değil; aynı zamanda 
deneyimsel ve düşünsel düzeyde de giderek birbirine yakınsayan iki medyum olarak 
öne çıkmaktadır. Bu yakınsama, sinemanın oyun dünyasını nasıl ele aldığı sorusunu 
giderek daha felsefi bir düzlemde tartışılır hale getirmiştir. Oyun, sinema için artık 
yalnızca bir tema ya da görsel motif değil; kimlik, gerçeklik ve varoluş üzerine 
düşünmenin dinamik ve katmanlı bir aracı olarak belirmektedir. The Remarkable 
Life of Ibelin (2024) ve Grand Theft Hamlet (2024) adlı güncel yapımlar ekseninde 
şekillenen bu çalışma, oyun içinde deneyimlenen varoluş biçimlerinin sinemasal 
temsiline ve bu temsilin felsefi açılımlarına odaklanmaktadır. Johan Huizinga’nın 
“Homo Ludens” kavramı ve ludik eylemin insan doğasındaki kurucu rolü, çalışmanın 
kuramsal zeminini oluştururken; Gilles Deleuze’ün özne, tekrar ve fark kavramları, 
dijital oyun deneyiminin sinemasal ifadesi bağlamında yeniden yorumlanmaktadır. 
The Remarkable Life of Ibelin, ölümünden sonra dijital kimliğiyle yeniden keşfedilen 
bir bireyin hikâyesi aracılığıyla, oyun ortamında inşa edilen benliğin, belleğin ve 
ilişkilerin gerçekliğine dair sorular üretir. Grand Theft Hamlet ise bir tiyatro metnini 
oyun dünyasında sahnelemeye çalışan oyuncuların deneyimleri üzerinden, temsilin 
sınırlarını ve oyun alanının yaratıcı potansiyelini tartışmaya açmaktadır. Her iki 
yapımda da dijital oyunlar, yalnızca birer arka plan ya da araç olmanın ötesinde; 
anlam, aidiyet ve varlık üretimi açısından başlı başına felsefi bir zemine yerleşir. Bu 
doğrultuda çalışma, sinemanın oyun deneyimi üzerinden nasıl düşündüğünü, nasıl 
dönüştüğünü ve seyirciyi yalnızca izleyen değil, aynı zamanda oyun deneyimine katılan 
bir özne olarak nasıl yeniden konumlandırdığını ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Anahtar Kelimeler: Oyun Çalışmaları, Dijital Oyun ve Sinema, Ludik Deneyim, Oyun 
ve Felsefe, Sinema Felsefesi



50

Mükemmel Günler’in Sınırı: Spinoza İle Marx Arasında

Faik Onur ACAR
Ankara Üniversitesi, Doktora Öğrencisi 

Mükemmel Günler’de (Perfect Days, Wim Wenders, 2023) bir önerme dile getirir 
ve film boyunca da bu önerme detaylandırılır. Filmde, yaşamın sunduğu deneyim 
alanlarını, mümkün olan en iyi, kendimizi en mutlu kılacak şekilde değerlendirmemiz ve 
onları bu yönde belirlememiz önerilir. Bu deneyim alanlarının tuvaletleri temizlemekten, 
gökyüzüne bakmaktan, kitap okumaktan, insanları dinlemekten ya da onlarla küçük 
oyunlar dolayımıyla iletişim kurmaktan oluşması temelde bir değişiklik yaratmaz. Önemli 
olan yaşam alanlarını, Spinozacı anlamda, kendi etkin güçlerimizle değerlendirmek ve 
bu şekilde edilginlikten ve edilgin olunan alanlardan mümkün olduğunca uzaklaşarak 
güçlenmektir. Hayata maruz kalmaktan, hayatı yaşamaya geçiştir söz konusu olan. 
Spinozacı anlamda, aklın ıslahı ve anlama yetisinin geliştirilmesi, bu bağlamda, büyük 
önem kazanır. Nitekim Mükemmel Günler’in izleyicilere bu yönde, Spinozacı bir eğitim 
sunduğu söylenebilir. 

Mükemmel Günler’in olduğu kadar Spinozacı etiğin sınırı da bu noktada ortaya çıkar. 
Filmde ele alınanlar da dahil olmak üzere tüm deneyim alanları, nihayetinde içerisinde 
yaşadığımız sistem tarafından belirlenir. Sunulan bu alanları, kendimizin kılma edimi 
kuşkusuz, özne olarak insanın etkinliğini arttırması için elzemdir. Ancak özneyi olduğu 
kadar öznenin içerisinde yer aldığı sistemi de dönüştürücü bir adımın daha mümkün ve 
hatta gerekli olduğu söylenebilir. 

Özne, kendisinin kıldığı deneyim alanını kendisine nesne edinerek yeni bir deneyim 
alanı oluşturabilir. Öznenin, sunulan deneyim alanını nesne edinmesi ise, söz konusu 
alanın sistemle bağını belirlemesi ve kendisinin de içerisinde yer aldığı sistemin 
araştırılmasına yönelik bir çaba anlamına gelir. Bu durumda özne, Spinozacı etkinlikte 
olduğu gibi yabancılaşmayı, sistemin izin verdiği sınırlar içerisinde, kısmen aşmakla 
yetinemez aksine doğrudan kendisini yabancılaştıran sistemi aşma yolunda bir adım atar. 
Bir başka ifade ile, maruz kalan ya da etkilenen özneden Spinozacı etkin özneye geçiş, 
etkinlik gösteren Marksist öznenin bir aşaması olarak değerlendirilebilir. Spinozacı etkin 
öznenin gelişimine olanak sağlayan sistemin içerisindeki alanlar, bu şekilde, Marksist 
bakış açısından sisteme müdahale alanları haline gelirler.  

Bu bağlamda, çalışmada, öncelikle, Mükemmel Günler filmi, özneyi etkin 
kılmanın Spinozacı yöntemleri bağlamında değerlendirilecektir. Daha sonra, ele alınan 
yöntemlerin sınırının, Marksist etkinlik düşüncesine, sisteme müdahale olanağına işaret 
ettiği gösterilecektir. Bu etkinlik düşüncesinin temel belirlenimi ise onun sistemi olduğu 
kadar öznenin kendisini de değiştirmesidir. Çalışmanın, son aşamasında, Marksist etkinlik 
düşüncesinin yol göstericiliğinde, Perfect Days filminde gösterilen ancak kullanılmayan 
müdahale (sisteme olduğu kadar öznelere de) alanları tespit edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Spinoza, Marx, Yabancılaşma, Etkinlik, Mükemmel Günler 
(Perfect Days)



51

Dünyanın Tüm Sabahları Filminin Pythagoras Felsefesi 
Çerçevesinde Çözümlenmesi

Fatih A. KIZILTAŞ
Bağımsız, Dr. Adayı

Onur AYTAÇ
Mersin Üniversitesi, Arş. Gör. Dr. 

Filmler, çoğunlukla anlatılan hikayenin içinde saklı başka anlamlar barındırırlar. 
Bu anlamı çeşitli biçimlerde ortaya çıkarma faaliyeti film çözümlemesi olarak 
adlandırılabilir. Bu yöntemlerden biri de sine-felsefe olarak tanımlanabilecek olan 
filmleri felsefenin kavramlarıyla ele alarak analiz etmektir. Bu çalışma kapsamında 
da Pascal Quignard’ın aynı adlı romanından uyarlanan Tous Les Matins Du Monde 
(Dünyanın Tüm Sabahları, Alain Corneau) filmi Pythagoras felsefinden hareketle 
çözümlenmeye çalışılmaktadır. 

Pythagoras felsefesinde matematik ve aritmetik, evrende insan ediminin takip 
etmesi gereken örüntülerin akli bir düzlemde temsil edilmesine ilişkindir. Burada, 
evrenin anlaşılmaya çalışılmasında, aynı zamanda evrene bir ahenk atfedilmesiyle 
insanın akıl yürütme faaliyeti ile evren arasında bir analoji kurulmaktadır. Bu bağlamda 
insanın estetik ve etik yönlerinin nasıl icra edileceği meselesi de anlaşılabilmektedir. 
Pythagoras felsefesinde müzik, ses ve sayı arasındaki ahenk üzerinden oluşmaktadır. 
Bu ahengi sağlayan ton, onun hızı ve diğer tonlarla arasındaki ilişkidir. Bu hareketi 
içerecek ve aktaracak biçimde bir aradalık teşkil etmesidir. Bu eksende estetik, bütün 
sanat ve zanaat faaliyetlerinde ahengin işleyişinin kendi imkânlarını somutlamasıdır. 
Aritmetik ve armoni bu bakımdan her zaman sonsuzluktan türeyen, kendisinde 
mümkün ve potansiyelleri içeren unsurlardır. Bu bakımdan tekildirler ve icraları da 
o ana özgüdür. Buradaki faaliyet harici bir belirlenimden azade olarak, görülen ve 
duyulanın ötesinde oluşmaktadır.

Bu çalışma çerçevesinde Pythagoras felsefesinden yararlanarak Tous Les Matins 
Du Monde (Dünyanın Tüm Sabahları, Alain Corneau) isimli filmin çözümlenmesi 
amaçlanmaktadır. Bu filmin Pythagoras felsefesiyle ele alınması onun hakkında 
bir düşünme olanağı yaratmaktadır. Bu filmin seçilmesindeki ilk neden filmin 
Pythagoras felsefesi düzleminde incelenmesindeki olanakla ilgilidir. Film, Mösyö 
Sainte de Colombe’un yaşamını konu almakla birlikte, çalışma bağlamında bu 
müzisyenin yaşamında tanrısal olana açılan süreçlerin tartışılması odak noktasını 
oluşturmaktadır. Çözümlemenin temel önermesi, Sainte de Colombe’un, bilinçsiz bir 
şekilde de olsa Pythagorasçı bir cemaat; insan bir aradalığı inşa etmeye çalıştığına 
ilişkindir. Filmin tüm ilerleyişi ve dönüşümü de bu doğrultuda bir felsefi saptama ile 
ele alınmakta, böylece verimli bir tartışma zemini oluşması umulmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Pythagoras, Dünyanın Tüm Sabahları, film, felsefe, film 
çözümlemesi 



06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: Safa Karataş

Filmlerle Posthumanizm, Transhümanizm 
06.12.2025

CUMARTESİ



54

Zamana Fısıldayan Son İnsanlar: Last and First Men’de 
Yavaş Kıyamet ve Kozmik Apokalips

Ercan GÜROVA
Ankara Üniversitesi, Öğr. Gör. Dr.

Jóhann Jóhannsson’un Last and First Men (2017) adlı filmi, deneysel anlatı yapısı 
ve felsefi yoğunluğu ile apokaliptik sinemaya özgün bir katkı sunar. İki milyar yıl 
sonradan insanlığa seslenen bir türün son temsilcileri, yalnızca kendi yok oluşlarını 
bildirmekle kalmaz, aynı zamanda geçmişe bir seslenişte bulunarak etik bir farkındalık 
yaratmayı hedefler. Bu çalışma, filmi “yavaş kıyamet”, “kozmik apokalips” ve “estetik 
felaket” kavramları çerçevesinde inceleyerek, yok oluşun biçimsel, duygulanımsal 
ve felsefi düzeyde nasıl temsil edildiğini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Filmdeki 
apokalips ani bir felaket değil, evrenin termodinamik çözülmesiyle birlikte işleyen bir 
“yavaş kıyamet”tir. Güneşin değişen rengi ve artan radyasyonu, türün kozmik ölçekte 
sona yaklaşmasını haber verir. Bu süreç, Catherine Keller’in tanımladığı anlamda bir 
apokaliptik farkındalık yaratır: Son İnsanlar, geçmişe seslenerek insanlığın hatalarını 
dönüştürmeyi, varoluşun anlamını yeniden kurmayı arzular. Bu bağlamda kıyamet, 
sonun değil, zamanlararası bir sorumluluk ve uyanış anının işareti hâline gelir. 
Günther Anders’in “insan eliyle yaratılmış kıyamet” kavramı doğrultusunda film, 
teknolojik uygarlığın kendi sonunu hazırlama potansiyeline de dikkat çeker. Sabit 
mimari görüntüler, yavaş anlatı yapısı ve tekinsiz ses tasarımıyla ortaya çıkan “estetik 
felaket” ise bu kıyametin yalnızca anlatılmadığını, deneyimlendiğini gösterir. Last 
and First Men, insan-sonrası bir etik, estetik ve kozmik bilinç tahayyülünü zamana 
fısıldayan bir sinema diliyle sunar. 

Anahtar Sözcükler: Apokaliptik Farkındalık, Kozmik Apokalips, Last and First Men, 
Yavaş Kıyamet, Bilim Kurgu



55

Beden, Zihin ve Bellek Arasında: Sinemada Posthüman 
Özne Olarak Robotlar ve Yapay Zekalar

Emrah CEVHER
Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi, Arş. Gör. Dr.

İnsan-merkezli epistemolojilerin yeniden sorgulandığı dijital çağda, sinema, 
insan ile insan olmayan varlıklar arasındaki sınırları dramatize eden bir temsil alanına 
dönüşmüştür. Özellikle bilimkurgu sineması, insan ve robot/yapay zekâ ilişkisini 
çoğunlukla ikili karşıtlıklarla kurarak, yalnızca toplumsal algıları değil, aynı zamanda 
insan kavramını da yeniden düşünmeye açar. Robotlar, siborglar ve yapay zekâlar 
gibi farklı türdeki varlıkların fiziksel görünümleri ile temsil biçimleri filmlerdeki 
ontolojik konumlarını ve bu konumların kültürel-politik anlamlarını belirlemektedir. 
Bu çalışmada, bilimkurgu sinemasındaki anlatılarda robot ve yapay zekâ temsillerinin 
“arkeolojisi” yapılarak, bu öznelerin filmlerdeki ontolojik konumlanışları ve yeni 
anlam düzeyleri posthümanizm bağlamıyla ele alınmıştır. Robot ve yapay zekâ 
öznelerinin insan özne ile etkileşim biçimleri; benzerlikler, ayrımlar ve geçişkenlikler 
üzerinden, amaçlı örnekleme ile seçilen dört film — Metropolis (Fritz Lang, 1927), 
Blade Runner (Bıçak Sırtı, Ridley Scott, 1982), A.I. Artificial Intelligence (Yapay Zekâ, 
Steven Spielberg, 2001) ve Ex Machina (Alex Garland, 2014) - temelinde incelenmiştir. 
Çalışma kapsamında incelenen filmlerde robotlar ve yapay zekâların yalnızca teknik 
bir araç veya toknofili-teknofobi spektrumunda konumlanan bir özne değil; aksine, 
varoluşsal, etik ve politik bir özne olarak konumlandıkları görülmektedir. Çalışmada 
ele alınan filmlerde, robotların ve/veya yapay zekâların başlangıçta araçsallaştırılmış 
nesneler olarak temsil edildiği, ancak insan formuna yaklaştıkça bu konumlarının 
dönüşüme uğradığı görülmüştür. İnsan-benzeri robotlar/yapay zekâlar, insanın 
özgünlüğünü ve ayrıcalıklı ontolojik statüsünü sorgulatan temsillere dönüşürken; 
transhümanist bakış açısına sahip anlatılar, teknolojiyi kullanarak insanı yüceltme 
arzusuyla insan-merkezli ve ikili karşıtlıklara dayalı yapıları pekiştirmektedir. Diğer 
yandan, incelenen filmler özelinde, bilimkurgu sinemasında teknolojiye dair yıkıcı 
ve tehditkâr anlatılar, yapay zekâ figürlerini sıklıkla nekro-teknolojik özneler olarak 
konumlandırmakta; böylece türler arası eşitlik potansiyeli bertaraf edilmektedir. Bu 
durum, teknolojik gelişmeler karşısında duyulan varoluşsal endişelerin ve ekolojik-
siyasal belirsizliklerin alegorik bir yansıması olarak okunabilmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Bilimkurgu sineması, Posthümanizm, Transhümanizm, Yapay 
zekâ, Robot.



56

Titane Filmini Haraway’in “Cyborg” Kavramıyla Birlikte Düşünmek

Sümeyye TANTA
Sakarya Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Ece KUYU
Sakarya Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Meryem Sevra BAYINDIR
 Sakarya Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Modern felsefenin merkezine aldığı insan figürü yüzyıllar boyunca kendisini 
doğadan, hayvandan ayrı, üstün ve bağımsız bir varlık olarak konumlandırmıştır. 
Günümüzde teknoloji ve farklı türler arasındaki etkileşimin artmasıyla, insan merkezli 
(antroposentrik) bakış açısı sorgulanır hale gelmiştir. 21. yüzyıl başında hızla değişen 
teknoloji ve kültür anlayışını sorgulayan post-hümanizm, insanı diğer türlerle iç içe 
geçmiş bir varlık olarak yeniden tanımlayan ve insan merkezli bakış açılarını eleştiren 
bir felsefi yaklaşım olarak öne çıkmaktadır. Donna Haraway’in öncülük ettiği post-
hümanist yaklaşım ve “cyborg” figürü, insan-hayvan-makine arasındaki katı ayrımları 
reddederek yeni bir düşünsel zemin önerir. İnsan merkezli bakış açısının ötesine 
geçen bu perspektif, doğa/kültür, insan/makine ve toplumsal cinsiyet gibi geleneksel 
ikilikleri sorgulayarak dönüşen insan figürünü yeniden konumlandırır. Bu çerçevede 
çocuk yaşta bedenine eklenen metal bir parçayla yaşamak zorunda kalan Alexia’nın 
bedensel ve ruhsal dönüşümünü ele alan Titane (Doucournau, 2021) filmi, sinematik 
imajlarla bu post hümanist perspektifi ortaya koyar. Sinefilozofik yaklaşımın yol 
göstericiliğinde çalışmada, imajların biyomekanik dönüşüm, cinsiyet, aidiyet ve 
yakınlık temalarını nasıl düşündüğü kavranmaya çalışılacaktır. Bu amaçla Haraway’in 
düşüncesi ve Deleuze’ün sinema felsefesinden hareketle filmin sine operasyonları 
(kamera açıları, kamera hareketi, kadraj, ışık, renk, ses) incelenecek ve şu soruların 
yanıtları aranacaktır: İmajlar, insan ve makine arasındaki tutkuyu nasıl duyumsatır? 
Biyolojik akrabalıktan karşılaşım ve etkileşim temelli yeni ilişki biçimlerine geçişi 
nasıl görünür kılar? Klasik feminist anlatıların ötesinde insan-merkezci olmayan bir 
beden deneyimi üzerinden cinsiyeti nasıl ortaya koyar? Sorulara verilecek yanıtlar 
insan, hayvan ve makine arasındaki sınırların belirsizleştiği ve bedenin yeniden 
düşünüldüğü bir deneyim olarak Titane filminin insan merkezli bakışı sorgulamaya 
açtığını ortaya koyacaktır.

Anahtar Kelimeler: Beden Politikası, Cyborg, Donna Haraway, Posthümanizm, Titane



57

İnsan Olmayan Özneler, Melezleşen Ontoloji̇ler: Hayao 
Miyazaki’nin Prenses Mononoke Filminde Transmodern Felsefe

Orhan SEZGİN
Harran Üniversitesi, Arş. Gör. Dr. 

Bu çalışma, Hayao Miyazaki’nin Prenses Mononoke (1997) filminde temsili 
kurulan varlık ilişkilerini transmodern felsefi bir çerçevede değerlendirmeyi 
amaçlamaktadır. Film, modernliğin özcü, ikili ve insan-merkezli ontolojik kurgusuna 
karşılık; sabitlenemeyen, geçişli ve ilişkisel varlık biçimlerinin sinemasal bir anlatımını 
sunmaktadır. Bu anlatım, yalnızca insan-merkezli bir varlık düzeninin değil, aynı 
zamanda Batı-modern bilgi rejimlerinin sınırlarının da sorgulandığı bir felsefi aralık 
üretmektedir. Prenses Mononoke, insan, doğa, hayvan ve tanrısal olan arasında 
katı sınırlar çizen modern ontolojilere karşı geçirgen ve melez bir varlık anlayışı 
inşa etmektedir. Bu anlayış hem görsel düzlemde hem de anlatıda, “insan olmayan 
öznellik” kavramını merkeze alarak işlemektedir. Filmdeki karakterler (San, Ashitaka, 
Shishigami, Kodama), yalnızca anlatının öğeleri değil, aynı zamanda farklı ontolojik 
pozisyonların temsilcileri olarak; varoluşun çok katmanlı, sabitlenemez ve ilişkisel 
doğasını görünür kılmaktadır. Çalışmada, Enrique Dussel ve Walter Mignolo’nun 
transmodernlik kuramları temel alınarak, pluriversal ontoloji, epistemik çoğulluk ve 
ilişkisel etik özneleşme kavramları etrafında bir çözümleme gerçekleştirilmiştir. Bu 
bağlamda, Donna Haraway’in “insan olmayan özneler”, Rosi Braidotti’nin “oluşsal 
özne” ve Karen Barad’ın “ontolojik belirsizlik” kavramları, filmin çok katmanlı ontolojik 
örüntüsünü çözümlemede temel kuramsal araçlar olarak benimsenmiştir. Araştırma, 
nitel ve yorumlayıcı bir yaklaşımla yürütülmüş; film, yalnızca anlatı çözümlemesine 
tabi tutulan bir kültürel ürün olarak değil, aynı zamanda felsefi düşünce üretimine 
imkân veren bir sinemasal alan olarak ele alınmıştır. Özellikle karakterler, mekânlar ve 
geçiş sahneleri üzerinden yapılan kavramsal içerik çözümlemesi, filmin transmodern 
bir etik-ontolojik eleştiri metni olarak yeniden konumlandırılmasını mümkün kılmıştır.

Anahtar Kelimeler: Transmodern Felsefe, Hayao Miyazaki, Prenses Mononoke, 
Çoğul Ontoloji, Enrique Dussel, Walter Mignolo



06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: Gülşah Altuğ 

Sinemada Yüzler ve Haptik Deneyim  
06.12.2025

CUMARTESİ



60

*Fizyo(g)nomi, Deleuze’ün Duygulanım 
İmge Kavramı ve Sinema Eleştirisi

Ali GÜRBÜZ 
Dokuz Eylül Üniversitesi, Doktora Öğrencisi 

Sinema eleştirisi, kuramsal olarak fizyo(g)nomik okuma ile doğrudan ilişkilidir. 
Çünkü filmler, çoğu zaman, yüzlerden ve bedenlerden oluşur. Sinematik imgelerin 
anlamı, fizyonomik okuma ile geliştirilebilir. 

Breton, “fizyognomi göstergebilimsel bir yöntemdir” (Breton, 2018, s. 76) diye 
belirtmiştir. Kavramın en bilinen yazarı Lavater, “Fizyognomi,”…“dışarıyı içeriye, 
görünür yüzeyi içerdiği görünmezliğe bağlayan ilişkinin bilimi, bilgisidir” (Breton, 
2018, s. 77) diye yazmıştır. “Görülebilir dünya, yüzeyler aracılığıyla ifade edilir; bu 
yüzeylerin sorgulanışı dünyanın fizyonomisine götürür” (Adorno’dan akt. Quaresma, 
2011, s. 19). Adorno, “kültür eleştirisi toplumsal fizyonomiye dönüşmelidir” (Adorno, 
2004, s. 108) ifadesiyle, fizyonomik okumanın geniş anlamıyla tüm yüzeylere 
uygulanması gerektiğini vurgulamıştır. Benjamin, materyalist fizyonomiden söz 
etmiş, Simmel, yüzün, kuramsal bir yapısı olduğunu vurgulamıştır. 

“Film, yüzeyin sanatıdır: filmde, içerde olan dışarıdadır.” (Balazs’dan akt. 
Quaresma, 2011, s. 19)” Sinema eleştirisi, içeride olanı dışarıya bağlayan imgeleri 
yorumlayabilmek için fizyonomiden yararlanmalıdır. Elie Faure, erken dönem 
sinema yazılarında, sinemanın fizyonomi ile bağıntısını vurgulamıştır. “Fizyonomi 
(dış görünüş) oyunlarına ve vücut hareketlerine kuvvetli bir derinlik (relief) verme 
yetisiyle donatılmış olan sinema, bu hareketlere ve oyunlara yeniden saygınlık 
kazandırmış; tiyatro ve fotoğrafın istediği mimik uyumunu bir kenara atarak, en 
ölçülü en doğru gerçekliğin dinamizmini içselleştirmiştir. (Faure, 2006, s. 65-66)” 

Bazin, sinema eleştirilerinde fizyonomik okumanın önemini belirtmiş ancak söz 
konusu okumanın bütünlüklü kavrayışı Bela Balazs tarafından yapılmıştır. “Fizyonomik 
bir film kavrayışının en bilinen habercisi Bela Balazs’dır (Koch’dan akt. Hansen, 2012, 
s. 48)” Deleuze, duygulanım imgelerin analizinde Balazs’ın etkisi ile fizyonomik 
okumalardan faydalanmış ve bu bakışı geliştirmiştir. “Balazs’ın imgelere atfettiği 
fizyognomik nitelik, Deleuze’ün sinemada yüze ilişkinlik (visageite) tartışmasına 
yansımıştır. (Marks, 2020, s. 139)”

*Bu çalışma, Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Film Tasarımı Bölümü’nde 
‘Çağdaş Hollywood Sinemasında Deha ve Delilik Olgusu’ başlıklı tezden üretilmiştir.



61

Deleuze, “duygulanım-imge yakın plandır ve yakın plan da yüzdür (Deleuze, 
2014, s. 118)”, “duygu, tüm belirli zaman-mekandan bağımsızdır (Deleuze, 2014, 
s. 132), “duygulanım-imgeye özgü çok özel bir yersizyurtsuzlaşma vardır (Deleuze, 
2014, s. 129)”  diye belirtmiştir. Deleuze, duygulanım imge kavramını açıklarken, 
başka sinema eleştirmenlerinin de vurguladığı gibi Dreyer’in adını anmıştır. Şöyle 
ki; “duygulanım imgeye gelince, Dreyer’in Jeanne d’Arc’ının yüzünde ve genel olarak 
yakın plan yüz çekimlerinin çoğunda çok ünlü örnekleri bulunacaktır (Deleuze, 2014, 
s. 98)” diye ifade etmiştir. Bergman’ın sineması hakkında, “Bergman hiç kuşkusuz, 
sinema, yüz ve yakın planı birleştiren temel bağ üzerinde en çok ısrar eden yönetmen 
olmuştur” dedikten sonra Bergman’ın ifadesini aktarır: “İşimiz insan yüzüyle başlar. 
( ... ) İnsan yüzüne yaklaşabilme imkânı sinemanın en başta gelen özgünlüğü ve ayırt 
edici özelliğidir (Deleuze, 2014, s. 133)”. Deleuze, Bergman’ın Persona (1966) filmi 
için, “duygulanım-imgenin en uç sınırına ulaşır (Deleuze, 2014, s. 134)” diye yazmıştır.

Sinema tarihinde kuramsal eserler yazmış yazarlar, Dreyer, Eisenstein, Bresson, 
Bergman, Tarkovski gibi yönetmenlerin yüzlere verdiği önemi, fizyonomik düşünce 
üzerinden vurgulamışlardır. Babek Ahmedi, “Tarkovski’nin oyuncularının fizyonomisi, 
yüzlerinde duygusuz bir ifadenin yer aldığı bir fizyonomidir (Ahmedi, 2011, s. 183)” 
diye açıklamıştır. Kracauer, “hammadde olarak insan yüzü kullanılarak yaratılan 
fizyonomilerin sırrı ancak projektör ışığının karşısında ortaya çıkar (Kracauer, 2011, s. 
248)” ifadesiyle fizyonomik sırların ışık ile ilişkisini ortaya çıkarmıştır.

Sinema eleştirisi, imgelerin taksonomisini yapabilmek için, Deleuze’ün 
duygulanım imge kavramı ile yakından ilişkili olan fizyonominin bilgisinden 
yararlanmalıdır. Bu kavram, düşünce tarihinde derin iz bırakmış bir kavram olarak 
incelenmeyi hak etmektedir.

Anahtar Kelimeler: Fizyo(g)nomi, Duygulanım İmge, Deleuze, Sinema Eleştirisi 



62

Sinemada Yüzün Çözülüşü: Yeraltı Filminin Yüz İmajları 
Üzerine Bir İnceleme

Tülay ÇELİK
Sakarya Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi

Bir politika olarak yüz, toplumsal olarak üretilen ve iktidar tarafından dayatılan 
anlamları açıkça ifade eden bir araç, özneleşmeyi yerleştiren güçlü bir organizasyondur. 
Dile özgü bir üst doğrusallığa sahip olan yüz köksap hatlarını engeller ve çok sesliliği 
ortadan kaldırır. Deleuze’e göre insanın yazgısı, bu tür bir yüzden kaçmak olmalıdır. 
Kaçış, “yüzü ve yüzselleştirmeleri çözmek, algılanamaz oluşa ve yeraltı oluşa 
girmek(le)” mümkündür (Deleuze, 2023, s. 184). Yüzün çözülmesi, ruhsal ve özel bir 
hayvan oluşla, yüzsellik hatlarının yüzün organizasyonundan kendini kurtarmasıyla 
gerçekleşir. Bu süreçte sanat önemli bir araçtır. Çünkü yaşam çizgilerini, gerçek oluş 
süreçlerini imlemsiz, öznesiz ve yüzsüz olanın bölgelerine doğru çizer. Deleuze, 
Duyumsamanın Mantığı (2020) adlı kitabında Bacon’ın figürlerini bu çerçevede 
değerlendirir. Buradan hareketle bu çalışma Bacon’daki baş-et, organsız beden, 
histerik gülümseme, çığlık atan ağız ve dağılan baş temalarını, Michaux’nun 
hayaletleşen yüzlerini (Halpern, 1987; Bellour, 2001), Artaud’nun arayıştaki 
yüzlerini (Dufay, 2021), Yeraltı filminin yüzleriyle birlikte düşünerek sinematik bir 
analiz yapar. Sinema ve resim arasındaki ilişkiyi Aumont’un (1992) yaklaşımdan 
hareketle, benzerlik gibi doğrudan bir etki olarak değil, Bellour’a referansla imajlar 
arası, biçimler arası, türler arası geçişlerin olduğu düşünsel bir evrendeki hareketler 
olarak yorumlar. Yeraltı filmini Deleuze’ün düşüncesi çerçevesinde değerlendiren 
literatürdeki akademik çalışmalar sunumun kuramsal yaklaşımını destekler. Gürbüz 
(2021), makalesinde Muharrem’in davranışları ve özellikle ulama eylemi odağında 
hayvan oluş, itki imge ve kökensel dünya kavramlarını ele almış; Öztürk (2022), 
beden sinema kavramı bağlamında Muharrem’in bedenini törensel bir beden olarak 
yorumlamıştır. Bu çerçevede Yeraltı filmindeki yüz imajların yüzsellik hatlarını nasıl 
serbest bıraktığını ve oluşları nasıl açığa çıkardığını sinematik olarak ortaya koyacak 
bu çalışmanın literatüre katkı sağlayacağı düşünülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Deleuze, Yüzsellik, Sinemada Yüz, Bacon, Yeraltı



63

Sinemada Donuk Karenin Felsefi Temelleri ve  
Yeşilçam Anlatısındaki Yeri: Atıf Yılmaz Örneği

Dilara BALCI
Yaşar Üniversitesi,Dr. Öğr. Üyesi (ÜAK Doçenti)

Sinemada hareket ve durağanlık ilişkisi, 1980’li yıllardan itibaren Antik Yunan 
filozofları ve Henri Bergson’un görüşleri ışığında Roland Barthes, Gilles Deleuze 
ve Laura Mulvey gibi düşünürlerin katkılarıyla teorik olarak tartışılmıştır. Bergson, 
sinemasal hareketi, sabit fotoğraf karelerinin hızlı üst üste gösterilmesinden 
kaynaklanan bir illüzyon olarak değerlendirirken, bu görüşten yola çıkan Deleuze 
sinemanın hareket ve zaman blokları yarattığını savunmuştur. Deleuze’ye göre 
hareket, projeksiyonun fiziksel hareketinden çok, hareketin algılanmasıyla oluşan 
imgedir. Barthes çalışmalarında “photogramme” kavramı aracılığıyla sabit karelerin 
taşıdığı ve bilinçli kontrolün dışında gelişen “üçüncü anlam”ı vurgulamıştır. Buna göre 
akan film dondurulduğunda, tesadüfi ve duyusal bir yoğunluk taşıyan yeni anlam 
katmanları ortaya çıkmaktadır. Mulvey ise donuk görüntüyü, izleyiciyi anlatının 
akışından kopararak görüntüye düşünsel bir mesafeyle yaklaşmasını sağlayan bir 
unsur olarak ele almıştır. Film karesi sabitlenirse, görüntü yeni anlamlar kazanır ve 
izleyici detaylara odaklanabilir.

Bu teorik arka plan doğrultusunda, sinemada donuk kare (freeze frame) tekniği 
ya da efekti; anlatının akışını kesintiye uğratarak zamanı askıya alan ve yeni anlam 
katmanları yaratan önemli bir anlatı aracıdır. 1920’li yılların Avant-garde sinemasında 
görünürlük kazanan bu teknik, Yeni Dalga akımı örneklerinde, özellikle Truffaut’nun 
400 Darbe (1959) filmindeki ikonik final sahnesiyle dikkat çekmiş; ucu açık bir anlatım 
oluşturarak film ile seyirci arasında etkileşim sağlama ve sonsuzluk hissi uyandırma 
işlevini gerçekleştirmiştir.

Donuk kare, yalnızca Batılı modern film anlatılarına özgü bir yöntem olarak 
değerlendirilmemelidir. Klasik anlatı sineması ve hatta Yeşilçam sinemasında, farklı 
işlevler üstlenen donuk kare, filmlerin çeşitli evrelerinde farklı biçimlerde karşımıza 
çıkabilmektedir. Bu çalışmanın amacı, donuk kare tekniğinin Yeşilçam sinemasındaki 
kullanımını, bu efekti çok sayıda filminde uygulayan Atıf Yılmaz sineması bağlamında 
incelemektir. Yılmaz’ın, donuk kareyi yalnızca final sahnelerinde değil, anlatının 
farklı aşamalarında da tercih etmesi, bu anlatı aracını sinematografisinin önemli bir 
bileşeni haline getirmektedir. Çalışmada, Ahh Güzel İstanbul (1966), Selvi Boylum 
Al Yazmalım (1977), Zulüm (1972), Güllü (1972), Kibar Feyzo (1978) ve Ne Olacak 
Şimdi (1979) filmleri örneklem olarak ele alınacak ve donuk karelerin anlatısal, 
duygusal ve düşünsel etkileri kapsamlı biçimde analiz edilecektir. Bu çerçevede, Atıf 
Yılmaz sinemasında “freeze frame” tekniğinin; düşünsel izleyici yaratma, anlatıyı 
açık uçlu hale getirme ve izleyici-film etkileşimini güçlendirme gibi işlevleri üzerine 
yoğunlaşılacaktır.

Anahtar Kelimeler: Freeze Frame, Donuk Kare, Sinema Felsefesi, Yeşilçam Anlatısı, 
Atıf Yılmaz



64

Hissedilen Görüntü: Otoetnografik Deneysel Belgesel FKA: 
Stop’un Haptik Estetiğinde İzleyiciyle Kurulan Tanıklık Alanı

Serap DUMAN İNCE
Akdeniz Üniversitesi, Öğr. Gör., Sanatta Yeterlilik/Doktora 

Bu bildiri, yönetmeni olduğum otoetnografik deneysel belgesel FKA: Stop’un 
izleyiciyle kurduğu ilişki üzerinden, travmanın, sessizliğin ve görsel estetiğin 
duyumsal ve duygusal deneyim üzerindeki etkilerini tartışmaktadır. Film, geleneksel 
belgesel anlatılarının sınırlarını aşarak, anlatıdan çok duyumu önceleyen bir izlekle 
ilerler; sessiz, parçalı, soyut imgeler aracılığıyla bir hikâyenin ötesinde, bir kırılganlık 
alanı kurar. İzleyici bu alanın içinde kendini bir anlatıyı çözümleyen konumda 
değil, imgelerin çağrısıyla bedeninde yankılanan bir duyarlılığın tanığı olarak bulur. 
Buna ilişkin olarak FKA: Stop sadece kişisel bir anlatı ile sınırlı kalmayıp; birlikte 
düşünmeyi, birlikte hissetmeyi mümkün kılan bir etik karşılaşma, tanıklık zemini 
sunar. Dolayısıyla bu yapı/tasarım, otoetnografik belgeselin kişisel bir anlatıyı aşan, 
izleyiciyle birlikte kurulan felsefi bir ortak düşünüm alanı ve kolektif bir kültürel 
edim sunduğunu göstermektedir. Filmin, yüksek lisans tez savunmam sırasında jüri 
üyeleri ve katılımcılarla yaşanan izleme deneyimi bu zemini somutlaştıran önemli 
örneklerden biridir. Bu noktada jüride yer alan Hasan Akbulut’un: “bu filmde 
hassas görüntüler bulunmaktadır” gibi bir yazıya mı veya “bu film yaş sınırı içermeli 
miydi?” gibi paylaşımı, otoetnografik anlatıların izleyicide tetiklediği bedensel 
ve etik etkilenimi vurgulayan önemli bir geri bildirim olarak değerlendirilmiştir. 
Bununla birlikte verebileceğim önemli bir örnek ise danışmanım Serpil Aygün 
Cengiz’in filmi izlerken eliyle omzuma dokunmasıyla duygudaşlık kurması, gözlerinin 
dolması gibi tür tepkiler, filmi izlemekten çok onunla temas etmenin, bedende 
yankılanan bir kırılganlık alanı yarattığını göstermektedir. Bildiri, FKA:Stop’un 
önce yüksek lisans tez savunmasında, ardından özel gösterimlerde (ailem, yakın 
çevrem, lisans öğrencilerimle) buluştuğu izleyici karşılaşmalarına odaklanmaktadır. 
Bu izleme anlarında ortaya çıkan belirsiz ama yoğun duygulanımlar; dokunsallık, 
anlamlandıramama, rahatsızlık, sessizlik ve bedenin gösterilmeyen ama hissedilen 
izlerine verilen tepkiler, haptik görme (haptic visuality) ve duygusal yoğunluk (affect) 
kuramı bağlamında yorumlanır. Kuramsal olarak Laura U. Marks’ın haptik görme 
kavrayışı, Brian Massumi’nin duygusal yoğunluk yaklaşımı ve Kelly Oliver’ın tanıklık 
(witnessing) düşüncesi bildiriye yön vermektedir. Bu çerçevede FKA: Stop, travmatik 
deneyimin sinemada nasıl bedensel bir estetiğe dönüştüğünü ve izleyiciyle birlikte 
nasıl etik bir tanıklık alanı inşa ettiğini sorgular. Söz konusu tanıklık, bir duyu alanı 
olarak sinemanın potansiyelini ve otoetnografik anlatının kolektif hafızayı harekete 
geçiren yapısını ortaya koyar.

Anahtar Kelimeler: Otoetnografik Film, Deneysel Belgesel, Haptik Görme, 
Duygulanım, Tanıklık

06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: Ece Yirmibeş  

Sinema ve Mekan
06.12.2025

CUMARTESİ



66

Fenomenolojik Perspektiften Çağdaş Sinemada Aidiyetsizliğin 
Mekânsal Olarak Deneyimlenmesi 

İpek KARAN
Paris 1 Panthéon-Sorbonne Üniversitesi, Arş. Gör. 

Sinematografik mekân, aksiyonun gerçekleştiği işlevsel alan olmanın ötesine nasıl 
geçebilir? Seyirciye algısal bir deneyim sunabilir mi? Bu araştırmada, fenomenolojik 
bir perspektiften deneyim ve algı kavramları ele alınarak, çağdaş sinemada mekânın 
deneyimlenmesi seçilen filmler üzerinden incelenecektir. Bu bağlamda Merleau-
Ponty ve Husserl fenomenolojisi temel çıkış noktamızdır.

Mekânın, deneyimleyen özneyle bir bütün olarak ele alındığında sembolik 
ve öznel bir alan haline dönüşmesi, özellikle yalnızlık ve aidiyetsizlik duyguları 
bağlamında araştırılacaktır. Deleuze’ün Image-temps kitabında belirttiği gibi, 
modern sinema ile birlikte schéme-sensori moteur’ün kırılmasıyla yerini, op-signe ve 
son-signe adını verdiği işitsel ve görsel “deneyim” sunan öğelere bıraktığını biliyoruz. 
Bu bağlamda, modern sinemanın karakter ile seyirci arasındaki ilişki de dönüşüme 
uğramıştır. Aksiyona geçen ve tepki veren karakterlerin yerini, daha gözlemci ve 
dünyayı kendi algısal bakış açısıyla yorumlayan karakterler almıştır.

Fenomenolojik açıdan sinemadaki mekândan kastımız, klasik Amerikan 
sinemasında aksiyona göre tasarlanan mekânın yerini alan; karakterin algılarına, 
duygularına ve yaşanmışlıklarına göre şekillenen, daha akışkan bir mekândır.

Merceğimizi özellikle Jim Jarmusch, Wim Wenders, Joachim Trier ve Mike Leigh 
sinemasına yönelterek, bu yönetmenlerin Antonioni sineması, Fransız Yeni Dalgası 
ve İtalyan Neo-Realizmi’nden bu yana aylaklık yapan, şehirlerde amaçsızca dolaşan 
karakterleri nasıl ele aldığını ve gezdikleri mekânların bu karakterlerle ilişkisini 
irdeleyeceğiz. Melankoli, aidiyetsizlik ve yalnızlık başlıca temalarımız olacaktır.

Uyguladığımız mekânsal perspektif, bizi psikolojik alanda kısıtlı kalmaktan veya 
tautolojiye düşmekten kurtararak daha varoluşsal bir bakış açısı geliştirmemize 
olanak sağlar. “Algılanan mekân” ve “hissedilen zaman” başlıkları altında, ilki 
marjinalin alanı, göçebenin yalnızlığı ve gelip geçici deneyim mekanı olarak motel 
kavramlarıyla, ikincisi ise ait olma hissinin kaybı, bitmeyen zaman, subjektif zaman 
deneyimi ve biçimsel olarak “öteki” olma temalarıyla incelenecektir.

Anahtar Kelimeler: mekân, fenomenoloji, aidiyetsizlik, yalnızlık, çağdaş sinema 



67

Mekânın Bachelard’ın Poetik Mekân Kuramı Bağlamında 
Varoluşsal Derinliği: Birdman Filmi

Berrin TUZCUOĞLU
Avrasya Üniversitesi, Öğr. Gör. 

Asu BEŞGEN
Karadeniz Teknik Üniversitesi, Prof. Dr.

Mekânlar, fiziksel sınırları olan boşluklar olmanın ötesinde, bireylerin duygusal, 
düşünsel ve varoluşsal izlerini taşıyan alanlardır. Bilim felsefesi ve mekânın şiirselliği 
üzerine yaptığı çalışmalarla öne çıkan Fransız düşünür Gaston Bachelard (1884–
1962), mekânı yalnızca somut bir yapı olarak değil; bireyin iç dünyasının dışa 
vurulduğu, düşsel ve duyusal bir yaşam alanı olarak tanımlamaktadır. Mekân; bireyin 
hatıralarını, korkularını, umutlarını ve ruhsal durumlarını içinde barındırarak onun 
varoluşsal yolculuğunda yansıtıcı bir rol üstlenmektedir. 

Önerilen çalışma; Bachelard’ın mekânı insan varoluşunun içsel dünyasıyla 
ilişkili, duyusal ve düşünsel boyutlarıyla ele alan Poetik Mekân Kuramı çerçevesinde 
Alejandro González Iñárritu’nun 2014 yılında hem yönetmenliğini yaptığı hem de 
senaristlerinden biri olduğu Birdman or (The Unexpected Virtue of Ignorance) filmi 
üzerinden inceleyecektir. Filmde, başkarakterin eski bir süper kahraman kimliğiyle 
yüzleştiği süreçte yaşadığı kimlik bunalımı, içsel çatışmalar ve varoluşsal sorgulama; 
bedeninin dolaştığı, dokunduğu ve içinde bulunduğu mekânlarla kurduğu ilişki 
aracılığıyla somutlaştırılmaktadır. Bu bağlamda filmdeki mekânlar, yalnızca fiziksel 
arka planlar olarak değil, aynı zamanda karakterin ruhsal varlık durumunu yansıtan, 
anlatıyı derinleştiren öğeler olarak değerlendirilmekte; özellikle kulis, koridor, çatı 
gibi iç mekânlar ve pencere, kapı gibi mimari öğeler poetik eşikler olarak işlev 
görmektedir. Çalışmanın amacı karakterin dönüşümünün bu mekânlar aracılığıyla 
nasıl inşa edildiğini analiz etmektir. Bu doğrultuda, filmdeki sahne–mekân ilişkileri 
betimsel analiz yöntemiyle incelenecek ve elde edilen bulgular Bachelard’ın poetik 
mekân kuramı çerçevesinde değerlendirilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Gaston Bachelard, Poetik Mekân, Varlık, Birdman Filmi.



68

Abbas Kiyarustemi Filmlerinde Mimari Anlatı

Leila NOROUZİ
Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Mimarlık Fakültesi, 
Doktora Öğrencisi

Mimari unsurlar sinemada yalnızca dekoratif arka plan işlevi görmekten çıkarak 
anlatı ile doğrudan ilişki kuran yapısal öğelere dönüşmektedir. Mekânlar, yönetmenin 
estetik ve anlatısal tercihleri doğrultusunda özenle kurgulanmakta; bu süreçte görsel 
ve mekânsal kodlamalar yoluyla sosyokültürel anlam katmanları taşıyan iletim 
araçlarına dönüşmektedir.

Çalışma, mimarinin anlatının ilerlemesine katkıda bulunan aktif bir unsur olarak 
işlev gördüğünü; toplumsal bellek, kültürel kimlik ve duygusal atmosferin görsel 
bir temsili haline geldiğini savunmaktadır. Bu bağlamda, Abbas Kiyarüstemi’nin 
Arkadaşının Evi Nerede?, Ve Yaşam Sürüyor, Zeytin Ağaçları Altında ve Rüzgâr Bizi 
Sürükleyecek gibi filmleri temel alarak İran’ın kırsal mimari mirasının anlatıda nasıl 
işlevselleştiğini örneklem bazında incelenecektir.

Araştırmada üç temel soru etrafında şekillenen bir çözümleme yürütülmektedir: 
Kiyarüstemi kırsal mekânları sinemada nasıl kurmaktadır? Mekân ile karakterler, 
toplumsal ilişkiler ve kültürel bağlam arasında nasıl bir etkileşim vardır? Bu özgün 
mimarî ortamlar filmlerin tematik dokusuna nasıl katkı sağlamaktadır?

Bu çalışma, Kiyarüstemi sinemasında kırsal mimari miras ve özgün kültürün 
filmlerin anlatısındaki yerini örneklem olarak analiz ederken, mimarinin sinemada 
aktif bir anlatı öğesi olarak hem sembolik hem de işlevsel boyutlar kazandığını ortaya 
koymayı amaçlamaktadır. Ayrıca, film üretim süreçlerinde mimari unsurların yalnızca 
görsel bir arka plan değil, anlatının anlam dünyasına katkı sunan yapısal bileşenler 
olarak değerlendirilmesi gerektiği vurgulanmaktadır.

Anahtar Sözcükler: Mimari, İran Sineması, Abbas Kiyarüstemi, Kültürel Miras, Kırsal 
Mimari

06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: Aslı Şahinkaya Ermiş  

Sinemada Doga ve Arzu 
06.12.2025

CUMARTESİ



70

90 Sonrası Türk, İran, Alman ve Japon Filmlerinde 
Modernleşmeye Bir Karşı Duruş Olarak “Ağaç”: 

Kurosawa, Kiarostami, Wenders, Kaplanoğlu ve Ceylan

Ahmet Fatih YILMAZ 
Çankırı Karatekin Üniversitesi, Öğr. Gör. Dr. 

Sanayileşme, endüstrileşme ve kentleşme süreçleri, doğanın ve doğallığın farklı 
görünümlerinin ortadan kaybolmasına, gözden düşmesine yol açmıştır. Bu süreçte 
doğanın yerini peyzaj almıştır. Peyzaj, doğanın bir temsili ya da simülasyonu olarak 
ortaya çıkmıştır. Doğa artık, yüksek beton bloklardan geriye kalan alanlarda uygun 
görülen bir tasarımla sunulur. Doğa, tiyatral bir sahneye dönüşmüş, modernliğin 
bir görünümü halini almıştır. Bu bağlamda kimi yönetmenler, salt bir modernlik 
karşıtlığı olarak değilse de geçmişe duyulan özlemin bir yansıması olarak doğanın ilk 
haline vurgu yapmaktadır. Çalışmada, bir yönüyle modernlik karşıtı bir duruş olarak 
da tanımlanabilecek bu olgu, 90 sonrası Türk, İran, Alman ve Japon yönetmenlerin 
filmlerinden yola çıkılarak incelenmektedir. Filmleri incelenen yönetmenler, Akira 
Kurosawa, Abbas Kiarostami, Wim Wenders, Semih Kaplanoğlu ve Nuri Bilge 
Ceylan’dır. Yönetmenlerin ağacı modernlik karşıtı olarak kullandığı öne sürülebilecek 
filmleri arasında Kurosawa’nın “Dreams”; Kiarostami’nin “Zeytin Ağaçları Altında”, 
“Kirazın Tadı” ve “Arkadaşımın Evi Nerede?”; “Wenders’ın “Oda 666” ve “Perfect 
Days”; Kaplanoğlu’nun “Yusuf Üçlemesi: Yumurta” ve “Bağlılık Hasan”; Ceylan’ın 
“Mayıs Sıkıntısı”, “Ahlat Ağacı” ve “Bir Zamanlar Anadolu’da” yer almaktadır. 
Ceylan’ın “Mayıs Sıkıntısı”nda ağaçlar parsellenerek kayıt altına alınır. Bunun 
modernleşme ile bağını Deleuze kurmaktadır. Batı ile Doğuyu ayıran şey, doğuda 
ormanların tarıma açılmasıdır. Kiarostami ise “Arkadaşımın Evi Nerede” filminde, 
ahşap kapıların sökülüp yerine demir kapıların takılmasını modernleşmenin bir 
göstergesi olarak sunar. Ahşap/ağaç, modernleşmenin karşısında geleneği temsil 
etmektedir.

Anahtar Kelimeler: Ağaç, Modernleşme, Sinema, Kurosawa, Kiorastami, Wenders, 
Kaplanoğlu, Ceylan



71

Schelling’in Doğa Felsefesi Perspektifinden Picnic at 
Hanging Rock Filminde Kaya İmgesi ve Bilinçdışı Tin

Feyza Şule GÜNGÖR
Necmettin Erbakan Üniversitesi, Prof. Dr.

Murat KÜÇÜKHEMEK (Mühendis Dr.)
Selçuk Üniversitesi, Sinema Doktora Öğrencisi 

Schelling’in doğa felsefesi, canlı ve cansız varlıklar arasında özsel bir ayrım 
olmadığına ve doğanın özünde organik bir birlik olduğuna dayanır. Ona göre 
“dışımdaki doğa ile içimdeki tin bir ve aynı şey”dir. Sıradan görünen ve öznenin 
karşısında nesne olarak konumlandırdığımız doğa varlıkları, aynı zamanda insanın da 
ait olduğu mutlak tinin bir parçasıdır. Doğayı kendinden ayrı bir nesne olarak gören 
insanın hem kendine hem de ait olduğu doğaya yabancılaşması, doğayla ilişkisini bir 
şiddet ve hükümranlık mücadelesine dönüştürür.

Peter Weir’in Joan Lindsay’in aynı isimli romanından uyarladığı Picnic at 
Hanging Rock (1975) filmi, haritaya dökülemeyen, kontrol edilemeyen ve üzerinde iz 
bırakılamayan gizemli bir “kaya” aracılığıyla doğanın bilinçdışı tiniyle kurulan sezgisel 
bir ilişkiyi işler. Filmde kaya bazı öğrenciler için ona dahil olma arzusuyla kuşatıldıkları 
mistik bir haccın toposu olarak konumlandırılır; bazıları için ise “çirkin, yaşlı, şeytani, 
uğursuz, tehlikeli” nitelemeleriyle tamamen bir Öteki olarak işlenir. Picnic at Hanging 
Rock okul pikniğinde kaybolan öğrenciler özelinde temelde gizemin, güzelliğin, 
saflığın, akıl ve duyguların, yoğun arzuların, sıkı kurallarla gemlenmeye çalışılan 
gençliğin dahil olduğu bir kayıp deneyimini serimler. Ancak doğayla özne-nesne 
karşıtlığından daha kökensel, daha tinsel ve trajik bir yüzleşme/karşılaşma yaşatan 
filmin merkezinde yer alan bu kaybolma teması, salt dünyevi değil aynı zamanda 
metafizik bir kaybın da sorgulanmasıdır. 

Bu çalışmada, filmde mutlak bir öteki olarak konumlandırılan kaya imgesini 
Schelling’in doğa felsefesi  çerçevesinde analiz etmeye ve romantik doğa felsefesinin 
sinemasal yansımalarının izlerini sürmeye çalışacağız. Bu analizle temel amacımız, 
insan ve doğaya dair fenomen alanı aşan ontolojik bir yorum sunan filmin otantik 
doğa-insan ilişkisine katkılarını sorgulamaktır. 

Anahtar Kelimeler: Schelling, Picnic at Hanging Rock, Doğa, Kaya, Tin.



72

İtki İmajın Kompoze Ettiği Kadın-Oluş Hikayesi: Poor Things

Pelin GÜNGÖR ŞERBETÇİ
Harran Üniversitesi, Öğr. Gör.

Bu çalışma Yorgos Lanthimos’un Poor Things (2023) filmini, Gilles Deleuze’nin 
itki-imaj ve kadın-oluş kavramları üzerinden değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 
Çalışmanın temel iddiası Bella Baxter’ın kadın oluşa yönelik serüvenin itki imaj 
çerçevesinde nasıl kompoze edildiğini ortaya koymaktır. Deleuze’ün belirttiği gibi, 
itki imajlar “primal kuvvetlerin dünyası”nı bedenlere nüfuz eden bir semptom 
aracılığıyla sergiler. Hayvansal dürtüler aracılığıyla bakıldığında itkiler, insan bilincini 
aşıp ilkel içgüdüleri gün yüzüne çıkaran güçlerdir. İtki-imaj, düşüncenin duygudan 
eyleme geçişte kısa devresi, içgüdüsel bir zıplaması olarak tarif edilebilir. Bu nedenle 
itki-imajlar, karakterin zayıflığını ve bedende patlayan bir ‘semptom’u gösteren 
imgelerle, arzu ve enerji biriktiren fetiş nesnelerle ve kökensel dünyadan gelen 
genetik güçlerle bağlantılıdır. Poor Things filminde sahneler nedensel zincirler 
yerine ani dürtülerle ilerler, karakterler sık sık boşluklu, teatral bir sahne önünde 
durur ve kameraya karşı içsel duruşlarını sergilerler; bu da seyirciyi semptomları 
gözlemlemeye yönlendirir. Bella, film boyunca sosyal kabul mekanizmasına ihtiyacı 
reddeder. Toplumsal normlarla şekillenmeyen “başıboş” içgüdülerini izler ve 
geleneksel insan/insan-dışı ayrımını ortadan kaldırır ne tam anlamıyla ölü ne de tam 
anlamıyla canlıdır. Bella’nın dönüşümü, saf içgüdülerin beden üzerindeki patlaması 
olarak yorumlandığında, Deleuze’ün itki-imajı çerçevesiyle tutarlı, derinlikli bir 
anlam kazanır. Deleuze, “kadın-oluş”u “hayvan-oluş”, “çocuk-oluş” gibi çoklu dönüş 
hatlarından ilki olarak sunar ve bunu salt biyolojik cinsiyetle sınırlamaz. “Oluş”, 
sabit bir kimliğin kazanımı değil, kimliğin kaybı ve farklılaşma sürecidir. Kadın-oluş, 
“kadın gibi olmak” değil; eril iktidarın tahakküm ettiği düzeni terk etmenin, iktidarın 
dilinden ve normatif bedenden kaçmanın başlangıç noktalarından biridir. Bella’nın 
deneyimi “oluş” hareketinin grotesk, arzusal ve itkisellikle yoğunlaşmış sinemasal bir 
versiyonu olarak ortaya çıkar. Bu bağlamda Poor Things, sinemanın sadece görsel bir 
aktarım değil, aynı zamanda bir arzunun üretimi ve bedenin farklılaşmasına aracılık 
eden bir “oluş sahası” olduğunu göstermeye çalışmaktadır.

Anahtar Kelimeler: İtki İmaj, Kadın Oluş, Yorgos Lanthimos, Gilles Deleuze, Poor 
Things 



73

Sinemada Aşkın Felsefesi: 
Küçük Öteki’yi Arzu, Aşk ve Hazla Sorgulamak

Berceste Gülçin ÖZDEMİR
İstanbul Üniversitesi, Doç. Dr. 

Arzu kavramı, içinde çelişkili ve sorgulanabilir nitelendirmeler bulunduran 
bir kavramdır. Babygirl (Halina Reijn, 2024) filmi, arzunun derin katmanlı yapısını 
izleyiciye düşündüren bir film anlatısı olarak arzunun içinde var olan aşk ve haz 
konularını tekrar sorgulanabilir hale getirmektedir. Bu bağlamda, arzu kavramı, aşk 
konusuyla birlikte incelenirken Platon’un aşka yaklaşımı çalışmanın temel felsefi 
düşünme çerçevesini çizmektedir. Dolayısıyla, film anlatısının izleyiciye sunduğu 
hikaye açısından arzunun anlaşılabilir olmasını sorgulamalı yapan doğası felsefi 
düşünme yaklaşımının çalışmada temel bir düşünüş izleği oluşturmasında rol 
oynamıştır. Film anlatısında ana karakterler arasında gerçekleşen gerilimli tensel ilişki 
arzuyla birlikte anlamlandırılan küçük öteki’ye (object petit a) yüzünü çevirmektedir. 
Buradan hareketle, feminist film teorisi konularından, bakış ve özdeşleşme konuları 
da bu sorgulama alanı içinde Babygirl filmindeki ana karakterlerin izleyici tarafından 
anlamlandırılması için yol gösterici kuramsal bir arka plan oluşturmaktadır. Mazoşist 
ve sadistik arzuların beyaz perdede sunulmasına olanak tanıyan Babygirl filmi, 
psikanalitik film teorisinde temelinde; ayna evresi, imgesel, simgesel ve ödipal 
yörünge kavramlarıyla mazoşistik ve sadistik arzularının etrafında örülen haz 
duygusunun nasıl gerçekleştiğini göstermeye çalışmaktadır. Bu çalışmada, feminist 
film teorisyenlerinin düşünceleriyle karakterler anlamlandırılırken arzu ve aşk 
kavramları Platon’un söylemleriyle tartışmaya açılmakta, psikanalitik film teorisinin 
referans aldığı kavramlarla aşkın yüzyıllardır anlamlandırılmaya çalışılan içeriği 
sorgulanmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Aşk, küçük öteki, mazoşizm, bakış, özdeşleşme. 



06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: İren Dicle Aytaç  

Film Felsefesinde Perspektifler 
06.12.2025

CUMARTESİ



76

It’s Not Me Filmi ve İmgenin Çağrışımsal Rolü

Barış SAYDAM
İstanbul Nişantaşı Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi

Alexandre Astruc, “Kamera Kalem” makalesini Yeni Gerçekçilik’in filizlendiği bir 
dünyada kaleme aldı. Sinema ile edebiyat arasındaki ilişkiyi karşılaştırıp sinemanın 
edebiyat kadar derinlikli olabileceğini öne sürerken belki de felsefenin ve yaşamın 
öncelikli alanına dönüşebileceğini tahayyül edemedi. Jean-Luc Godard ve Yeni Dalga 
ile birlikte ise sinema hem insanın iç dünyasındaki karmaşayı ve çatışmayı hem de 
içerisinde yaşadığımız dünyayı bir düşünme biçimine dönüştü. İmgeler, sanatçıların 
düşüncelerinden ve duygularından üretilen birer görsel olmanın yanı sıra çağrışımsal 
anlamlarla bireysel olanı kolektif olanla birleştirmeye, düşünsel olanı duygusal olanla 
da bağlantılandırmaya başladı. İmgenin çağrışımsal gücü sadece kişisel olanı değil, 
kolektif olanı da anlamlandırmada yol gösterici olurken, imgenin hareket ötesindeki 
tanımlamalara (Gilles Deleuze’ün ifade ettiği gibi zaman, duyu, düşünce vb.) da 
ihtiyaç duyduğu belirginleşti.

Leos Carax’ın yönettiği It’s Not Me (C’est pas moi, 2024) isimli son çalışmasında 
da imgenin sinema tarihi boyunca değişen anlamlarını ve yarattığı çağrışımları 
düşünmek mümkün. Carax’ın hem hayatından izlerin hem de kariyerinde yönettiği 
filmlerin bir toplamı olan proje, öte yanıyla imgeler üzerine düşünme ve yaşamı 
anlama çabası olarak da yorumlanabilir. Marcel Proust ve Samuel Beckett gibi 
romancılardan beslenen, Godard, Chris Marker ve Alain Resnais gibi sinemacılardan 
da izler taşıyan It’s Not Me; sinemanın bir gösteri aracından öte kendimizi, çevremizi 
ve nihayetinde yaşadığımız dünyayı sorgulamanın da bir ifadesine dönüşür. Carax’ın 
alameti farikası, bunu yaparken, aygıtın doğası gereği bir gösteri ve temaşa yarattığı 
ön bilgisinin bilincinde olarak kendi yarattığı görüntüleri de güvenilmez hâle 
getirerek tartışmaya açmasında saklıdır. Beckett’in meta-romanları gibi Carax da 
eserinde “yönetmen Carax”ı anlamaya çabalar. Carax’ın yıllar içerisinde ürettiği 
imgelerin peşine düşerek meta-sinematik bir anlatı kurar. Yönetmenin yarattığı 
imgeler yönetmeni tanımladığı kadar, yönetmen de bu imgeleri üreten koşulları ve 
habitusu tanımlamaya çalışır. Meta-romandan başlayarak meta-sinemaya uzanan 
tarihsel süreç içerisinde Carax resim, edebiyat ve sinemayı ortak bir potada eriterek 
sanat ile hayat arasında birbirini var eden süreci imgelerin izinde arar.

Bu makale, Carax’ın son filmi üzerinden yönetmenlerin yarattıkları imgelerin 
sinemayı bir düşünsel faaliyet olarak tarih içerisinde nasıl kullandıklarına değinerek 
günümüzdeki imge ile duygu ve düşünce arasında birbirini var eden ve organikleştiren 
sürece odaklanacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Modern sinema, meta sinema, özdüşünümsellik, bellek, zaman 



77

Felsefe Yapma Biçimi Olarak Sinema: Terrence Malick Örneği

Ertan TUNÇ 
Maltepe Üniversitesi, Doktora Öğrencisi 

Yönetmen Terrence Malick’in İnce Kırmızı Hat (The Thin Red Line, 1998) ve 
Gizli Bir Yaşam (A Hidden Life, 2019) adlı eserleri üzerinden sinema ve felsefe 
ilişkisini inceleyen bu makale hem sinemanın felsefeye hem de felsefenin sinemaya 
duyduğu ihtiyacı ortaya koymaya çalışan iki ayrı alt-bölümden ve bu karşılıklı ihtiyacı 
değerlendiren bir sonuç bölümünden oluşacaktır.

Sinemanın kendi felsefesini yapma yetkinliğinde bir sanat olduğunu öne süren 
Stanley Cavell, Gilles Deleuze, Thomas E. Wartenberg ve Tal Shamir gibi düşünürlerin 
görüşleri ışığında Terrence Malick filmlerinin felsefeyle kurduğu ilişki ele alınacak, bu 
amaçla İnce Kırmızı Hat ve Gizli Bir Yaşam filmleri özelinde bir çözümleme yapılacak, 
böylece sinemanın hem belirli felsefi görüşleri aktarmakta kullanılabilen bir sanat dalı 
olduğu hem de sinematografik (“ses ve görüntü blokları” anlamında) öğelerle kendi 
başına özgün felsefe üretebilen bir düşünce kaynağına dönüşebildiği gösterilecektir.

Anahtar Kelimeler:Terrence Malick, Sinema, Felsefe, Deleuze, Shamir



78

Dünyaya Tanıklık Eden Kamera: Stanley Cavell’in Sinema Ontolojisi 
Bağlamında Ron Fricke’in Baraka (1992) Belgeseline Bakmak

Musa AK
Karabük Üniversitesi, Dr. Öğr. Üyesi

Elif AK
Bağımsız Araştırmacı 

Dünya sinema tarihine bakıldığında yapılan filmler kadar, filmler üzerine 
yapılan felsefi tartışmaların da önemli olduğu açık bir şekilde görülebilir. İlk sinema 
teorisyenlerinden günümüze değin çok sayıda teorisyen sinema üzerine düşünmüş 
ve yeni tartışma alanları açmıştır. Çünkü filmleri görünür kılan ve anlamlandıran 
bu felsefi tartışmalardır.  Bu teorisyenlerden biri de Stanley Cavell’dir. Cavell’e göre 
sinema, dünyaya yeniden bakma, tanıklık etme ve anlamlandırma sürecidir. Başka 
bir ifadeyle sinema, günlük yaşamda var olan gerçekliği göstermenin ötesine geçerek 
var olmanın ne demek olduğunu sorgulanmasını sağlar. Bu bağlamda Ron Fricke’in 
Baraka (1992) adlı belgeseli, dış ses (tanrısal ses) ve diyaloğa yer vermeden, sadece 
sinematografinin gücü, sesin ve müziğin ritmiyle dünyaya ve insanlığın yaşamına 
yeniden bakma ve yeniden düşünme olanağı sunar. Ron Fricke’in ortaya koyduğu 
bu yaklaşım, Stanley Cavell’in sinema ontolojisiyle açıklanabilir mi? Bu soru oldukça 
önemli. Çünkü Cavell’e göre film, sadece bir temsil değildir. Ona göre film “dünyanın 
dünyalığını fark etme” biçimidir. Bu anlamda seyirciye dünyaya farklı bir bakış açısıyla 
bir daha bakma, onu yeniden görme ve düşünme şansı verir.  Ron Fricke’in Baraka 
(1992) belgeseli de filmi deneyimleyene tam da bu yeniden görme deneyimini 
sunar. Böylece Baraka, güçlü sinematografik dili ve anlatısıyla belge olmanın ötesine 
geçerek, Cavell’in sinema anlayışında ifade ettiği gibi “dünyaya yeniden bakma 
ve düşünme”, “varoluşsal anlamda bir tanıklık” ve “felsefi bir görme” deneyimi 
sunmaktadır. Bu anlamda Baraka’nın sözlü anlatımla değil, görüntülerle dünyaya ve 
insanlığa dair düşünce üreten bir film olduğu söylenebilir. Çünkü izleyici pasif bir 
şekilde film izlemekten ziyade, aktif bir şekilde filmi deneyimlemektedir.

Stanley Cavell’e göre sinema, dünyanın görüntüsünü kameranın tanıklığı ile 
izleyiciye sunar. Bu bağlamda çalışma kapsamında Ron Fricke’in Baraka (1992) adlı 
belgeseli Stanley Cavell’in sinema ontolojisi temelinde “kameranın dünyaya tanıklık 
etmesi ve yeniden görme kavramları üzerinden değerlendirilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Stanley Cavell’in, Belgesel Sinema, Baraka, Sinema Ontolojisi 



79

Anlatmak İle Göstermek Arasında: “Felsefe Olarak Film”

Umut MORKOÇ
Adıyaman Üniversitesi, Doç. Dr. 

“Felsefe olarak film” iddiası son yıllarda çok önemli film felsefecilerinin gündemini 
daha fazla meşgul etmeye başlayan bir tartışmadır. Bu tartışmalar, genellikle filmin 
bir felsefi argümanı temsil etme ya da yorumlama kapasitesi üzerinden şekillenir. 
Ancak bu yaklaşım, sinemanın düşünsel imkânlarını yalnızca kavramsal içeriklere 
indirgeme tehlikesi taşır. Filmi felsefi kılan şeyin, onun izleyicide bir deneyim üretme 
biçimiyle, yani estetik aygıtlarıyla ilişkili olabileceği yönündeki görüşler, özellikle son 
dönemde güç kazanmaktadır.

Bu bildiride, “felsefe olarak film” yaklaşımı çerçevesinde, sinemanın felsefi 
düşünceyi sadece aktarmaktan daha öte bir işlevi olabileceğini, hatta filmin bir 
felsefi düşünce formunda iş gördüğünü ileri süreceğim. Ludwig Wittgenstein’ın 
Tractatus Logico-Philosophicus’ta ortaya koyduğu “söylenebilir olanlar/gösterilebilir 
olanlar” ayrımı, bu bağlamda düşünce ile temsil arasındaki farkı açıklamak için 
teorik bir zemin sağlar. Daniel Frampton’ın “film-varlık” kavramı, filmin düşünmeyi 
temsil etmek yerine bizzat düşündüğü fikrini savunur. Stanley Cavell ise özellikle 
klasik Hollywood sinemasına odaklanarak filmleri felsefi meselelerle “konuşan” 
varlıklar olarak ele alır. Ancak bu bildiride, filmin bir düşünceyi temsil etmesi ya da 
onu “konuşmasını” değil, bir düşünce durumunu izleyiciye yaşatması olanaklarının 
üzerinde duracağım. Zira filmin, sahip olduğu bu olanak aracılığıyla bir düşünce 
olabileceğini düşünüyorum.

Bu çerçevede, felsefe olarak film düşüncesini dile getiren çağdaş düşünürlerin 
işaret ettiği kimi filmlerin yanı sıra Emin Alper’in 2015 tarihli Abluka filmindeki 
gerçeklik tartışmasını ele alacağım. Abluka ’da anlatının değil, ses, kamera, kurgu ve 
ritim gibi estetik ögeler aracılığıyla yaratılan zihinsel karmaşanın ve düşünsel gerilimin 
gerçeklik tartışmasında bir felsefi pozisyona dair nasıl bir düşünce ürettiğinin altını 
çizeceğim. Film, gerçeklik kabullerine dair epistemik güveni hedef alırken, izleyiciyi 
de bu sarsıntının içine dahil eder. Böylece sinema, anlatıyla değil, estetikle düşünen 
bir sanat formuna dönüşür. Abluka bize bir şey anlatmaz, bir şeyi göstermiş olur.

Anahtar Kelimeler: Felsefe Olarak Film, Anlatmak, Göstermek, Abluka, Filmozofi 



06.12.2025
CUMARTESİ



Moderatör: Kağan Depboylu

Sinemada Zaman ve Elestirel Perspektifler 
06.12.2025

CUMARTESİ



82

Deleuze, Zamanı Harekete mi Geçirir? Béla Tarr Sinemasında 
Boşluk, Sessizlik ve Anlatının Görünmeyen Göstergeleri

Betül Hande DOĞAN
Selçuk Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Zerdeşt YALÇIN
Necmettin Erbakan Üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Sinemada zaman salt olarak görüngü dünyasına ait nosyonların peşi sıra bir 
anlam ya da anlamsızlık düzlemi kurgulamak adına dizilim gösteren bir anlatı formu 
olarak yer almamaktadır. Zaman, özünde; tarihsel konjonktür bünyesinde varoluşun 
özünü ve yönünü temsil eden bir deneyim alanıdır. ‘An’ olarak içinde var olunma 
eylemi bulunduran zaman, Augustinus’un izinde ‘bilinen ama açıklanamayan’; 
Aristoteles’in gözünde ‘hareketin sanrısı’ ya da belki de Deleuze izinde ‘hareketten 
bağımsız düşünsel bir imgelem’ alanıdır. Bu yaklaşım çeşitliliği içerisinde, zamanın 
eklektik yapısı; kendisine bir anlam kazandırma noktasında bizi Barthes’ın bahsettiği 
‘Anlam, asla yalnızca orada değildir; çağırılır, ertelenir, kurulur.’ düşüncesine 
götürmektedir. “Zaman, Kime Neyi Temsil Eder?”, “Deleuze, Zamanı Harekete Mi 
Geçirir?” ve “Pencereden Dışarı Bakan Beden, Aslında İçindeki Varoluş Boşluğuna 
Mı Bakar?” adlı 3 temel soru çerçevesinde, bu bildiri kapsamında; modern anlatı 
izinde eserlerini ‘zaman’ ve ‘varoluş’ sancısını minimize edilmiş, eğilmiş, bükülmüş, 
tekerrüre düşürülmüş ve dahi ‘dondurulmuş’ hareket eylemleri ile çevreleyen Bela 
Tarr sinemasında The Turin Horse filminin zaman katmanlarını ‘boşluk’ ‘sessizlik’ 
ve ‘eylemsizliğin hareketi’ doğrultusunda analiz etmek amaçlanacaktır. Deleuze’un 
imgeleşmiş zaman felsefesi izinde filmde, zamanın birer anlam taşıyıcısına nasıl 
dönüştüğüne ve zamanın bireyin varoluşundaki temsiliyetinin filmin karakterleri 
üzerinden lineer bir akış reddi ile nasıl temsil edildiğine odaklanılacaktır. Filmin olay 
akışı içerisinde tekerrüre dönüştürülen hareketlerin izinde zaman mefhumu; filmin 
dramatik çerçevesinde bir ilerleyişten çok çöküşün, tükeniş ve bekleyişin sorgusu 
niteliğinde kurgulanmıştır. Bu kapsamda filmdeki boşluk ve sessizlik; görüntüsel bir 
sadeleşme değil görüngü̈ dünyasının görünmeyen göstergelerini ifade etmektedir. 
Varoluşa içkin tüm sorgulamalar filmin iki karakteri üzerinden anlatının akışı ile değil; 
zamanın, hareketin ve hiçliğin hissi ile kaçınılmaz bir çözülme evrenine sürükleniş 
yolculuğunda görsel bir felsefe hali ile sunulmaktadır. Bu kapsam ölçütünde bu 
bildiride; Bela Tarr sineması ve Deleuze’un terminolojisinin kesişiminde varoluş 
üzerindeki dokunuşlar sinemasal zaman perspektifinde incelenecektir. 

Anahtar Kelimeler: Varoluş, Bela Tarr, Deleuze, Zaman-İmge, Hareket-İmge 



83

Victor Erice Sinemasında Theoria ve Techne 
Arasında Geçen Zaman: Ayva Ağacı Güneşi

Özge EJDER
Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Prof. Dr. 

Yönetmen Victor Erice’nin 1992 tarihli El sol del membrillo (Ayva Ağacı Güneşi) 
adlı kurgu belgesel çalışması üzerine felsefi bir çözümleme olması hedeflenen 
bu bildiride fenomenolojik yöntem kullanılacaktır. Film ressam Antonio Lopeź 
García’nın, evinin bahçesindeki ayva ağacını resmetmek için aylar, hatta mevsimler, 
süren çalışmasına ve bu çalışmanın geçirdiği evrelere odaklanmaktadır. Filmi, iki 
önemli hat üzerinden tartışmak mümkün. Bunlardan ilki García’nın resim yapma 
etkinliğinin hem üretime yönelik bir teknik yani technê olarak hem de nesnesiyle 
mesafeyi koruyan bir seyretme ve tefekkür ilişkisi yani theôria olarak anlatıya 
dökülmesini takip etmektedir. Film boyunca García’nın çalışmasının bu ikili karakteri 
çeşitli episodlarla ve ayrıntılarla vurgulanmaktadır. Ressam, güneş ışığının zaman 
içinde değişen açısını takip ederek bir yandan resmettiği ağaca göre kendisini seyirci 
olarak yeniden konumlandırmakta ve bunun için hesaplamalar yapmakta diğer 
yandan da yeni konumundaki bakış açısını resme yansıtabilmek için hem tuval 
üzerinde hem de ağaç üzerinde kadraj teknikleri kullanmaktadır. García’nın resim 
yapmakla ve resminin nesnesiyle kurduğu bu ikili karakter filmde başka sahnelerle 
de vurgulanmaktadır. Resim yapma etkinliğinin bir technê ve bir tehôria olarak temsil 
edilmesi, filmin takip edilecek diğer hattı olan temporalite tartışması açısından da 
önemli gözükmektedir. Farklı ontolojik katmanlarda -eser, sanatçı, doğa- farklı 
vurgularla akan zamanın görünüre çıkardığı değişim, dönüşüm ve tamamlanma 
ufku bir eser olarak film ve ait olduğu janrın kayıt altına alma tarzı arasındaki gerilim 
bakımından tartışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Fenomenoloji, Theôria, Technê, Erice, Zaman



84

Yeni Materyalizm ve Sinema

Can GÖNEN
Bilgi üniversitesi, Yüksek Lisans Öğrencisi

Gözlemlediğimiz kadarıyla, felsefi düşünceler etkiledikleri sanatçılar aracılığıyla 
toplumlara ulaşmakta, sanat eserleri de bu potansiyeli taşıyan düşüncelerin etkisi 
ve dönüşümü konusunda onlara önayak olmaktadır. Rönesans’ın hümanizmle 
oluşturduğu birlik ve modernizmin hem sanat hem felsefe akımı olması bu 
etkileşimin güçlü örneklerindendir. Çağımıza ait bakış açıları da benzer şekilde sanat 
alanında karşılık bulmakta; onları görünür kılmaktadır. Peki yeni materyalizm gibi 
oldukça radikal fikirleri olan felsefi bir bakış açısı neden sanat alanında kendine yer 
bulamamıştır? 

 Yeni materyalizm, ekolojik krizlerin etkileriyle 1990 sonrasında ortaya çıkmış 
fizikten, kimyadan, sosyal bilimlerden yararlanmıştır. Oldukça çeşitli kavram ve 
düşünüre yer veren bu hareketin sanat içinde temsilini bulmak ise oldukça zordur. 
Bunun nedenlerinden bazıları içeriğiyle ilgilidir: insan dışı bir bakışı savunması ya da 
tanımlanmış öznelerden ziyade akışkan nesnelerle ilgilenmesi gibi nedenler onun 
insan tarafından bir sanata dönüşmesine engel olmuş olabilir. Oluşturduğu teorilerin 
henüz tam olarak oturmaması da sebeplerden olabilir. Yine de, hareket içindeki 
düşünürlerin somutlaştırmaya, gözlem ve ağlara verdikleri önem, yeni materyalizmin 
temsil aracılığıyla yeniden üretilebilmesi eğilimini ortaya koyar. 

Sorumuza döndüğümüzde de aslında yeni materyalizmin, sanatta özellikle 
sinemada zaten filizlenmeye başladığını ancak bu ilişkiler üzerinden sınırlı üretim 
olduğu görülür. Zira hareketin zaman ve anlarla ilgilenmesi, anlatıyı özne-nesne 
ayrımını kırarak şekillendirmesi, nesnelerin failliğine vurgusu onu sinema için farklı 
adımları atılmış ve potansiyel varlığına değinilmiş bir yeni biçime dönüştürür. Bu 
potansiyelin en güçlü dışavurumlarından biri de Tsai Ming-liang’ın eserlerindedir. 

Tsai Ming-liang, neredeyse diyalogsuz anlatımıyla, perspektifi, anları, çevreyle 
biçimlenişi ve nesne ilişkilerini yeniden tanımlar. Anahtar, yatak, inşaat gibi objeleri 
insan bedenleriyle aynı sahaya koyar ve su, yangın, kirlilik gibi kaynaklara etkin roller 
verir. Yeni materyalizmi somutlar, yaşamda ve bedende gözlemlenebilir kılar ve 
felsefi olarak tartışmaya açar. 

 Monist bir evrende geçirgen bedenlerin ilişkilerini yaşatan Tsai Ming-liang’ın 
filmleri yeni materyalizmin sinemadaki, sanattaki ve teorideki hallerini tanımamıza 
anlamamıza hatta sorgulamamıza yardımcı olabilir. Böylece biz de yeni materyalizmi 
yeni bir dil olarak daha somut olarak okuyabilir ve filmlerle etkileşiminden yeni bir 
felsefe-sanat etkileşimine ulaşabiliriz. 

 Anahtar Kelimeler: Yeni materyalizm, ontoloji ve temsil, monizm, nesnelerin failliği, 
Tsai ming liang 



85



.../.../......



.../.../......



.../.../......



.../.../......




